

ۻؚڰڹڗٳڵۺٵؽٳڮٳؽۼؾڗڸۼٳؽڵؾڎ ۼڰؾڗڸۼٳؽڵؾۼٳؽڵڮٳؽۼؾڗڸۼٳؽڵؾڎ

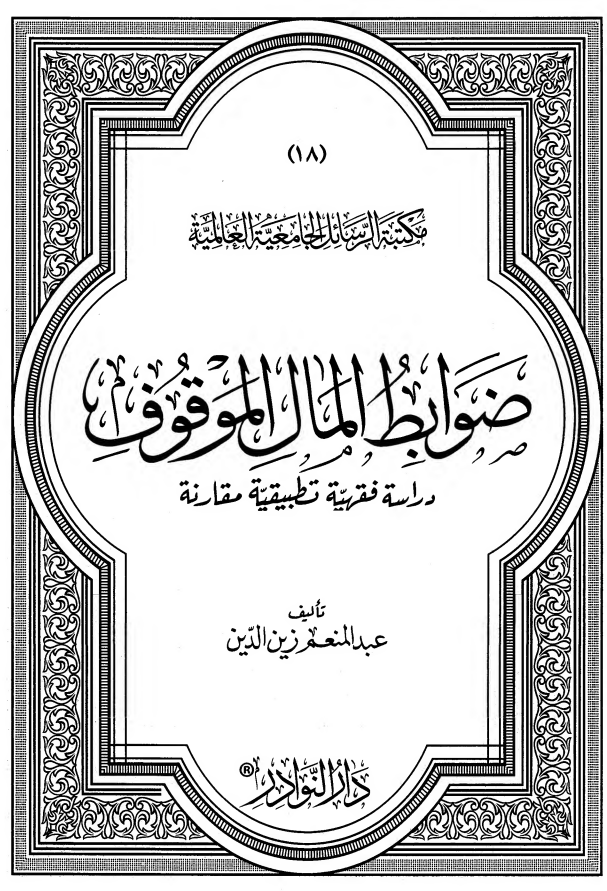
# وروزي المالية المالية

دراسة فعهية تطبيقية مقارنة

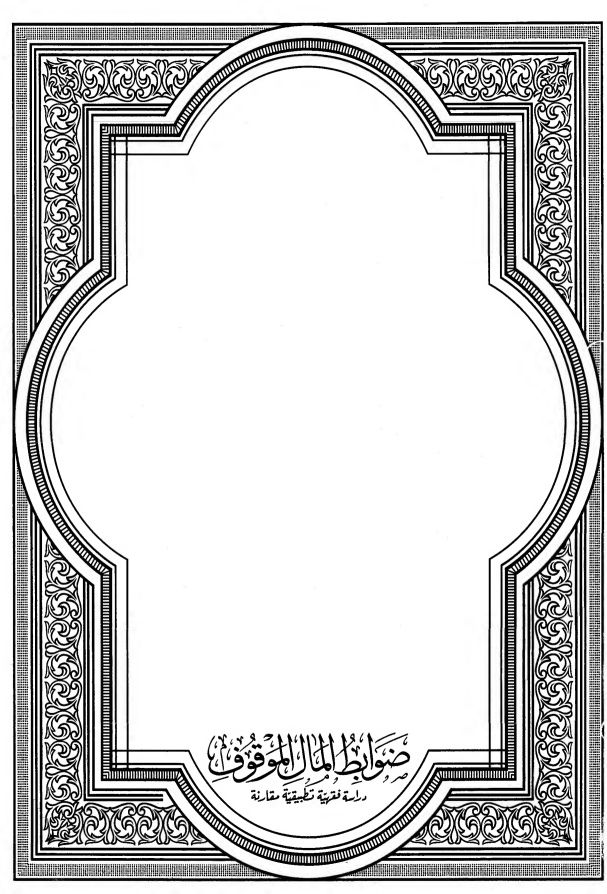
تأليف عبدالمنعكرزين الدين

المُرَالِينَ الْمُراتِينَ الْمُراتِينِ الْمُراتِينَ الْمُرْتِينَ الْمُراتِينَ الْمُراتِينَ الْمُراتِينَ الْمُراتِينَ الْمُ

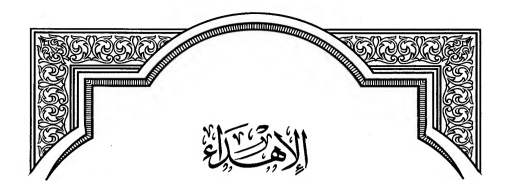












إلى من أنار للعالم مشاعل النور والهداية

اسيدي رسول الله ﷺ)

إلى من سار على نهجه ونشر هديه وخدم سنته

(العلماء العاملون)

إلى من غرسوا في قلبي عشق البحث عن الحقيقة

(أساتذتي)

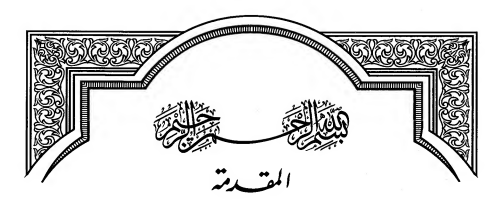
إلى من رعى وأشرف على هذا الجهد المتواضع

(الدكتور أحمد حسن) حفظه الله ورعاه

> إلى هؤلاء أهدي بحثي سائلاً مولاي القبول إنه سميع مجيب

عب المنعب زين الدين

000



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## أتمابعب د ،

لعل من نافلة القول أن نذكر أن الوقف شيء قديم جداً، فالإنسان مفطور على حب الخير وفعله منذ أن وُجد على هذه البسيطة كائناً من كان، مدنياً يعيش في مجتمعات ويتعاون مع بني جنسه.

لكن الجدير بالذكر في هذا الصدد أن المجتمعات السابقة للإسلام عرفت أشكالاً أولية وبدائية من الأوقاف بالموازنة مع الوقف الإسلامي؛ إذ كان الشائع حينها وقف أماكن العبادة وبعض المكتبات، إلا أن الوقف بمعناه الواسع الشامل إنما تبلور مع بزوغ فجر الإسلام في المدينة المنورة؛ إذ تعددت أهدافه وأغراضه، حيث حث النبي على الوقف، فلبوا نداء النبي، وبدؤوا بخدمة هذا الوقف حتى توسع في عهد الصحابة، فابتكروا الوقف الذُّري، والذي هو تشريع إسلامي محض كما تُقر بذلك موسوعة «أمريكانا»(۱)، وهو أمر لم تعرفه القوانين الغربية.

ثم اقتضت كثرة الأوقاف وتشعب جهات المنتفعين بها التفكير في إنشاء تنظيم إداري للإشراف على الأموال الموقوفة، وضمان حسن التصرف بها بما يحقق

<sup>(</sup>۱) (يُنظر: الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م، نقلاً عن موسوعة أمريكانا، ج١١، كلمة FOUNDATION).

المصلحة العامة ومصلحة المنتفعين على السواء.

ويرجع أقدم تنظيم إلى العصر الأموي، حيث سُجلت الأحباس في ديوان خاص بها، ثم في عهد العباسين وُضع لإدارة الوقف رئيس يسمى (صدر الوقوف)، ثم توالت التعديلات والاهتمامات بالوقف حتى خُصصت له في معظم الأقطار اليوم وزارة خاصة تشرف على شؤونه، وتدير ربعه ومصارفه وموارده، تُسمى وزارة الأوقاف.

لذا فقد اعتنى فقهاء المسلمين قديماً بدراسة الوقف، وأولوه اهتمامهم، وجاءت مؤلفاتهم حافلة بتخصيص باب أو فصل يُعرف باسم: باب الوقف، يتضمن تعريفه وأركانه وشروطه ومصارفه والأحكام المتعلقة به من هلاك واستبدال ووضع ناظر إلى غير ذلك من الأحكام التي درسها الفقهاء، ثم جاءت دراسات الفقهاء المعاصرين محاولة بحث السبل الكفيلة في تنمية وتطوير الوقف، وجعله يتماشى مع العصر الحديث والمتطور.

لكن ورغم كل ذلك: لا يخفى على أحد حال الأوقاف الإسلامية اليوم، والتي باتت تشكو من إهمال وجمود وتعطيل لكثير من خيراتها ومنافعها، وعجزها في كثير من الأحيان عن مسايرة التطور والحداثة مع بروز بعض المعاملات والأوضاع الاقتصادية التي فرضت نوعاً جديداً من التعامل بين الناس، ولا شك أن أهم ما تناوله التغيير: الشيء موضوع الوقف (الموقوف)، والذي ربما كان في الماضي البعيد يتناول أشياء محددة كالبئر والأرض والعقار، أما في الوقت الراهن فربما كانت الحاجة ماسة إلى دراسة أشياء أخرى ذات جدوى ونفع أكثر، وتُناسِبُ هذا العصر، كوقف النقود والأسهم والمنافع، ووقف منافع الآلة الصناعية، أو وقف الحقوق المالية كحق التأليف وبراءة الاختراع، وبيان ما يصلح منها للوقف مما لا يصلح وفق ضوابط محددة.

وما تقدَّم كان حافزاً لي أن أخوض غمار هذا الموضوع تحت عنوان: ضوابط المال الموقوف.

## ومما زاد في رغبتي في دراسة هذا البحث:

1 ـ تزايد الاهتمام ـ بعد التنبه إلى الخطر الذي يحيق بالأوقاف الإسلامية ويُنذر بتعطيلها ـ من قبل الدول والمنظمات الإسلامية بدراسة السُبُل الكفيلة بالنهوض بحال الوقف، عن طريق تقديم الدراسات وعقد المؤتمرات، والتي لا تقل في مجموعها عن ثلاثة أو أربعة مؤتمرات في كل عام، منها مؤتمرات سنوية دائمة في دولة الكويت، تنظمها الأمانة العامة للأوقاف.

٢ ـ الحاجة إلى رفع درجة الوعي الوقفي، وتنشيط حركة وقفية تتناسب مع متطلبات المجتمع الحديث، وتنقية مفهوم الوقف من الشبهات والمعوقات التي أدت إلى العزوف عنه.

٣ ـ الحاجة إلى بيان الحكم الشرعي لبعض أنواع الموقوفات التي أصبحت ضرورية في عصر التطور والحداثة، مثل وقف النقود والسندات ومنافع الآلات ومنافع الأشخاص وحقوق التأليف والاختراع.

٤ ـ الحاجة إلى النظر في شروط المال الموقوف، ودراستها وتمحيصها لبيان
 ما يصلح منها أن يكون ضابطاً تنتظم تحته أنواع المال الموقوف مما لا يصلح.

#### الدراسات السابقة:

ومما زاد في رغبتي وكان دافعاً لي لاختيار هذا الموضوع أنني لم أجد ـ على حد علمي وبحثي ـ أي كتاب متخصص قام بدراسة ضوابط المال الموقوف، على الرغم من الدراسات الكثيرة قديماً وحديثاً حول الوقف، إلا أن جل هذه الدراسات \_ إن لم نقل كلها ـ تناولت هذا الموضوع دون إسهاب، وباختصار شديد، وفي

سياق بيان شروط الموقوف، وكثير منها قديم جداً، لم تتضح لديه المستجدات وأهمية العمل على تكييف تطبيقات الوقف مع هذه المستجدات، مثل:

كتاب: «رسالة في جواز وقف النقود»، وهو كتاب قديم لأبي السعود العمادي ( ٩٨٨ ـ ٩٨٢ هـ)، مخطوط بدار الكتب القومية بمصر، اقتصر على نقول مقتضبة من كتب فقهاء المذاهب الذين يجيزون وقف النقود، بدون تعليق أو شرح، وبدهي أنه قاصر عن إعطاء تطبيقات معاصرة كونه كتاباً قديماً.

وكتاب: الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، للمؤلف: منذر القحف.

وكتاب: «الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها»، و «رؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف» وكلاهما للدكتور وهبة الزحيلي، وهما كتابان بحجم صغير جداً ضمن سلسلة كتيبات تصدرها دار المكتبي تحت عنوان: بين الأصالة والمعاصرة.

وغير ذلك من الكتب التي لم تتناول الضوابط التي تميز الشيء الذي يصح وقفه من غيره، ومناقشة تلك الضوابط لبيان الصحيح منها من غيره، مع بيان الأمثلة التطبيقية لذلك.

أما فيما يتعلق بالدراسات الجامعية الحالية: فلم أجد ـ بعد التقصي ـ سوى رسالتين تُبحثان الآن في كلية الشريعة بدمشق، ولم تُنجزا بعد، الأولى تحت عنوان: «الوقف الخيري ودوره في التنمية الاقتصادية»، والثانية: «شرط الواقف وسلطة ولي الأمر في تقييده»، ولا يخفى أنه لا علاقة لهما بما نحن في صدد بحثه، أما الأولى فهي عن دور الوقف، والثانية عن شرط الواقف، وكلاهما لا يتناولا الموقوف ولا ضوابطه، وإنما ذكرتهما هنا خشية اللبس، ولنفي التقارب والتداخل بينهما وبين موضوع البحث.

هذه الأسباب وغيرها كثير جعلتني أعزم على خوض غمار هذا البحث الهام والشائك، وكلي أمل بالله أن يعينني ويوفقني، وأن أصل إلى تحقيق أهداف هذه الدراسة.

#### \* أهداف الدراسة:

١ ـ دراسة شروط المال الموقوف، ومناقشتها لبيان ما يصلح منها أن يكون ضابطاً للموقوف وما لا يصلح، والخروج بضوابط للمال الموقوف تندرج تحتها تطبيقات الشيء الموقوف.

٢ ـ تطبيقات تتناول دراسة حكم الموقوفات التي تناولها الفقهاء بالبحث
 قديماً ؛ كالمرهون والكتب والسلاح والعقار، وبيان الحكم الراجح مع الدليل.

٣ ـ تطبيقات تتناول دراسة حكم الموقوفات التي لم يتناولها الفقهاء السابقون؛ كبراءة الاختراع وحق التأليف والأسهم ومنافع الآلة الصناعية، أو تناولوها لكن باختصار دون أن تكون لديهم الضرورات التي تقضي بالتعامل بها في الوقت الراهن مع بروز بعض التطبيقات الممكنة التي تُخرجها عن دائرة المنع التي كانت سائدة قديماً؛ كوقف النقود وغيرها.

وليس من أهداف هذه الدراسة الحديث عن استبدال الموقوف أو بيعه، إلا ما يرد عرَضاً في ثنايا البحث دون إفراد فصل أو مبحث خاص به.

ولعل سائـلاً يقول: إذا كـان الاستبدال جائـزاً فلماذا البحـث في الشروط والتطبيقات؟ يكفي أن نستبدل ما لا تنطبق عليه شروط الموقوف بآخر مجمع على صحة وقفه.

نقول: إننا نبحث في صحة وقف هذه الأشياء بعينها؛ لأن لها وجوهاً من الفوائد ليست لغيرها، ثم إنها ربما تكون في زمان أو مكان ما هي المتوافرة دون غيرها من المُجْمَع على صحة وقفه.

وبالإضافة إلى ذلك: فإن الاستبدال لا يَرِدُ هنا؛ لأنه إنما يكون في حالات مخصوصة ولأسباب معينة، بعد أن يكون الشيء الموقوف قد وُقِفَ وقفاً صحيحاً، أما الحديث عن موقوف لا يصح وقفه ابتداء نستبدله فيما بعد فهذا لا يمكن، حيث إنه لم ينعقد الوقف صحيحاً، وبالتالي لم يخرج الموقوف عن ملك صاحبه، وعليه: فإن عليه دفع زكاته، ولأولاده وورثته اقتسامه بعد وفاته مع سائر ممتلكاته.

وهذا ما صرح به الحنابلة في سياق حديثهم عن عدم صحة وقف القناديل في المساجد(١).

000

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المعتمد في فقه الإمام أحمد، جمع نيل المآرب للشيباني، ومنار السبيل لابن ضويان، تأليف: علي بلطه جي، ومحمد وهبي سليمان، دققه محمد الأرناؤوط، طبع دار الخير بدمشق، ط۱، ۱٤۱۲هـ ۱۹۹۱م، ۲/۸.



لما كانت الضوابط في فقه الوقف من ضمن مشكلات الوقف ـ حيث حولت «الأوقاف إلى صيغة متشابكة من الأنظمة، إضافة إلى الجمود عند صيغ معينة دون التراجع عنها، وهو ما أدى إلى انكماش الوقف واضمحلاله، وخاصة قوانين التصرف بعقارات الأوقاف»(۱) ـ، فإنه من المفيد البحث في هذه الضوابط، ودراستها وتقييمها؛ لمحاولة الخروج منها بضوابط صحيحة ومن ثم ترجيح ما يمكن أن يُعتمد منها ضابطاً لا يمكن تجاوزه، وتعديل بعض تلك الضوابط التي ضعُف الدليل عن ترجيحها.

وسيكون بحثنا حول ضوابط الموقوف؛ باعتباره موضوع الوقف وغايته ومحله، وهذه الضوابط تفتقر إلى الدقة والأدلة القوية من كتب الفقهاء وأغلبها قائم على الاجتهاد \_ وهي إحدى الصعوبات التي واجهتني في هذا البحث عن وقد بحثها الفقهاء باختصار دون إسهاب \_ وهذه ثاني الصعوبات \_، وفي إطار حديثهم عن شروط الموقوف، وذلك لا يتجاوز بضع صفحات في أغلب الكتب، وهذه الصفحات المعدودة هي محل بحثنا، وموضوع الرسالة.

أسأل الله أن يعينني فيها، ويكتب لي السداد والصواب، إنه سميع مجيب.

<sup>000</sup> 

<sup>(</sup>۱) الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، سليم هاني منصور، مؤسسة الرسالة، ناشرون بيروت، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، ص١٧٤.



نظراً لأهمية موضوع البحث وفي محاولة للخروج بنتائج موضوعية مثمرة قابلة للتطبيق في إطار الحكم الشرعي، فقد آثرت أن أتبع في دراستي: المنهج الاستقرائي والتحليلي، معتمداً في الوقت نفسه على الدراسة الفقهية المقارنة، وقوام ذلك: استعراض الآراء الفقهية في المسألة مع تقص لكل الأدلة الواردة ومناقشتها على هدي من المنهج العلمي الموضوعي، ثم ترجيح ما كان أقوى حجة وأقرب إلى مقاصد الشرع والمصلحة، واعتماد المنهج الاستقرائي يقتضي تتبع واستقراء جميع الآراء وتمحيصها بغية وضع ضوابط للموضوع محل الدراسة.

كما يقتضي المنهج التطبيقي المقارن ألا يُقتصر على الدراسة النظرية البحتة وإنما دعم ذلك بذكر التطبيقات العملية على كل ضابط، وإيراد بعض الأمثلة التي تفيد البحث، وسيكون ذلك باعتماد المقارنة بين المذاهب الإسلامية حيث أمكن ذلك، ومقارنة ذلك بالقانون المصري لعام ١٩٤٦م حيث أمكن إغناءً للبحث.

وتحقيقاً لمقتضيات المنهج العلمي على أكمل وجه، سأقوم بعزو الآراء إلى أصحابها وسأجتهد في نقلها من كتبهم المعتمدة، ولن آخذ رأي فريق من كتب فريق آخر، مع تخريج للأحاديث التي ترد أثناء البحث، وذلك من مظانها، مع ذكر لدرجة الحديث ما لم يكن مخرجاً في أحد «الصحيحين».

كما سألتزم بتوثيق الآيات القرآنية، وسيكون ذلك في المتن لمكانتها وقدسيتها، وسأقوم بترجمة الأعلام التي تُذكر أثناء البحث، بالإضافة إلى توضيح وشرح المصطلحات الغامضة، وعندما أقوم باقتباس حرفي سأجعله بين قوسين،

وسأذكر اسم المرجع في الحاشية، وعندما لا يكون الاقتباس حرفياً فسأكتفي بذكر كلمة «يُنظر» قبل اسم المصدر.

وأما فيما يتعلق بالمصادر التي ستُذكر أثناء العزو في الحاشية فسأذكرها مفصلة بذكر الكتاب واسم المؤلف مع رقم الجزء والصفحة ودار النشر وتاريخ الطبعة إن وُجد ذلك، وذلك في المرة الأولى، أما ما يتكرر من المصادر فيما بعد فسأكتفي بذكر الكتاب والمؤلف والجزء والصفحة، ثم سأذكر المعلومات التفصيلية عن الكتاب في فهرس المصادر والمراجع الذي سيكون مع جملة الفهارس العلمية التي سألحقها بختام الدراسة تعميماً للفائدة.





قمت بتقسيم البحث إلى خمسة فصول: فصل تمهيدي وأربعة فصول أساسية، والفصول إلى مباحث، ثم المباحث إلى مطالب على الشكل التالي:

المقدمة: وتتضمن: (أهمية البحث \_ الدراسات السابقة \_ أهداف الدراسة \_ منهج البحث).

\* الفصل التمهيدى: (حقيقة الوقف وبيان أهميته).

المبحث الأول: حقيقة الوقف.

المطلب الأول: تعريف الوقف.

المطلب الثاني: مشروعية الوقف وحكمته.

المطلب الثالث: صفة الوقف وركنه وشروطه.

المبحث الثاني: أهمية الوقف وما آل إليه في الوقت الحاضر.

تمهيد: الوقف عبر التاريخ.

المطلب الأول: أهمية الوقف ودوره.

المطلب الثاني: مشكلات الوقف وما آل إليه في الوقت الحاضر.

\* الفصل الأول: ضابط (مالية الموقوف).

المبحث الأول: حقيقة المال وبيان أقسامه.

المطلب الأول: تعريف المال لغة واصطلاحاً.

المطلب الثاني: أقسام المال.

المطلب الثالث: مصدر مالية الأشياء عند الفقهاء.

المبحث الثاني: وقف الحقوق وتطبيقاته القديمة والمعاصرة.

المطلب الأول: وقف الحقوق (وقف منافع الآلة الصناعية).

المطلب الثاني: وقف حق الارتفاق.

المطلب الثالث: وقف حق الابتكار (الاختراع ـ التأليف ـ الترجمة)، و(الاسم التجاري والعلامة التجارية).

المبحث الثالث: وقف ما ليس بمتقوم شرعاً.

المطلب الأول: وقف آلات اللهو (المعازف والمزامير وغيرها).

المطلب الثاني: وقف الكلب \_ مالية الكلب عند الفقهاء.

المطلب الثالث: وقف السندات وشهادات الاستثمار.

المبحث الرابع: خلاصة ضابط (المالية في الموقوف).

المطلب الأول: أقوال الفقهاء وأدلتهم.

المطلب الثاني: المناقشة والترجيح.

\* الفصل الثاني: ضابط التأبيد (أو الانتفاع بالموقوف مع بقاء عينه).

المبحث الأول: وقف العقار.

المطلب الأول: آراء الفقهاء.

المطلب الثاني: أدلتهم.

المطلب الثالث: ما يدخل مع الأرض في الوقف.

خطة البحث

المطلب الرابع: ماذا يصنع بالعقار إذا خَربَ.

المبحث الثاني: وقف المنقول.

المطلب الأول: وقف النقود.

الفرع الأول: تحرير محل النزاع.

الفرع الثاني: الأقوال في المسألة.

الفرع الثالث: المناقشة والترجيح.

الفرع الرابع: ضوابط في وقف النقود.

المطلب الثاني: وقف نماذج من المنقولات التي يُنتفع بها باستهلاكها.

الفرع الأول: وقف الطعام.

الفرع الثاني: وقف الماء.

الفرع الثالث: وقف الشمع.

الفرع الرابع: وقف المزروعات والرياحين.

الفرع الخامس: وقف الأشجار.

المطلب الثالث: وقف الحيوانات.

المطلب الرابع: وقف الكتب.

الفرع الأول: مذاهب الفقهاء.

الفرع الثاني: ضوابط في وقف الكتب.

الفرع الثالث: دور الوقف في انتشار الكتب والمكتبات عبر التاريخ.

المبحث الثالث: خلاصة ضابط التأبيد في الموقوف (أقوال الفقهاء وأدلتهم والمناقشة).

\* الفصل الثالث: ضابط (ملكية الموقوف للواقف ملكية تامة).

المبحث الأول: الوقف حال الخيار.

المطلب الأول: ملكية المبيع والثمن حال الخيار.

المطلب الثاني: الوقف حال الخيار (أقوال الفقهاء).

المطلب الثالث: الترجيح.

المبحث الثاني: وقف المستأجّر.

المطلب الأول: وقف المستأجّر من قِبل المؤجر.

المطلب الثاني: وقف المستأجر من قِبل المستأجر.

المطلب الثالث: المناقشة والترجيح.

المبحث الثالث: وقف أراضي الحوز.

المبحث الرابع: وقف الحرِّ نفسه.

المبحث الخامس: وقف المرهون.

المبحث السادس: وقف الإقطاعات.

المبحث السابع: وقف الإرصاد.

المبحث الثامن: وقف ملك الغير.

المطلب الأول: وقف الفضولي مال غيره.

المطلب الثاني: وقف الغاصب للمغصوب.

المطلب الثالث: وقف المستَحَقِّ.

المبحث التاسع: فروع تتعلق بملكية الموقوف للواقف.

خطة البحث

المطلب الأول: وقف الشيء قبل قبضه.

المطلب الثاني: وقف ما كان ثمنه دماً أو خنزيراً.

المطلب الثالث: وقف مال المرتد.

المطلب الرابع: وقف من عليه دين حال الصحة أو المرض.

المبحث العاشر: خلاصة أقوال الفقهاء في الأخذ بضابط (ملكية الموقوف للواقف) أو عدم الأخذ به.

\* الفصل الرابع: ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته للإفراز).

المبحث الأول: وقف المشاع.

تمهيد: مفهوم المشاع.

المطلب الأول: وقف المشاع الذي يقبل القسمة.

المطلب الثاني: وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة.

المطلب الثالث: تطبيقات تتعلق بوقف المشاع.

١ ـ الشيوع في المنقول.

٢ ـ وقف العلو دون السفل.

٣ ـ الشيوع في المضاربة.

٤ \_ الشيوع في المسجد.

المطلب الرابع: نوعا الشيوع وقسمته.

المبحث الثاني: وقف ما لا يقبل نقل الملكية بالبيع ونحوه.

المبحث الثالث: وقف ما في الذمة منفرداً.

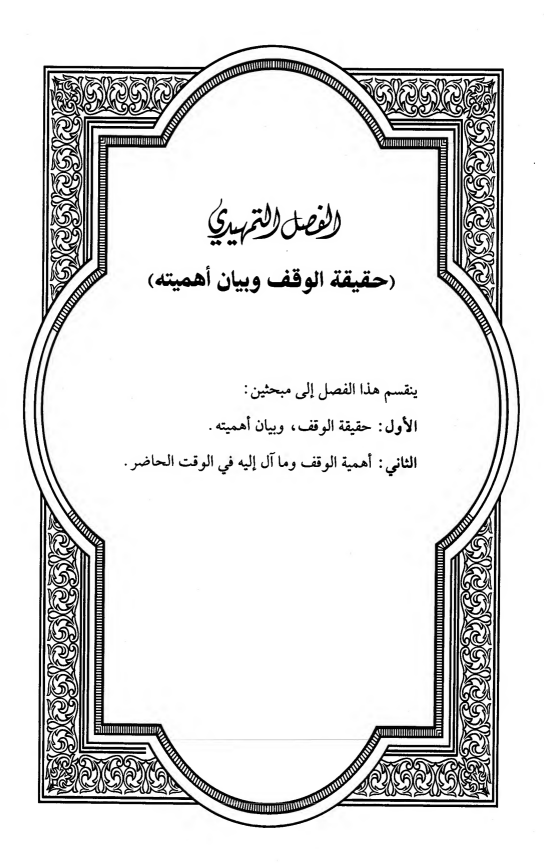
المبحث الرابع: وقف الحصص والأسهم في الشركات.

المطلب الأول: وقف الحصص.

المطلب الثاني: وقف الأسهم في الشركات.

المبحث الخامس: خلاصة أقوال الفقهاء في ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته للإفراز).

- \* خاتمة: النتائج والتوجيهات.
  - \* الفهارس العامة:
  - ١ فهرس الآيات.
  - ٢ فهرس الأحاديث.
- ٣ فهرس تراجم الرجال.
- ٤ فهرس الألفاظ الغريبة.
  - ٥ فهرس المراجع.
  - ٦ فهرس المواضيع.





## ر المجمد المركز المركز

## \* المطلب الأول - تعريف الوقف:

في اللغة: إن كلاً من ألفاظ الوقف والتحبيس والتسبيل تُعبر عن معنى واحد، وهو الحبس عن التصرف، يقال: وقفت كذا، أي: حبسته، وأوقفته: لغة تميمية رديئة، لكن العامة من الناس عليها، ويقال: أحبس لا حبس، على العكس من (وقف) رداءة وجودة، ومنه الموقف: لحبس الناس فيه للحساب.

ثم اشتهر إطلاق كلمة الوقف على اسم المفعول، وهو الموقوف، ويُعبر أهل المغرب عن الوقف: بالحبس، حتى إنه يقال: وزير الأحباس(١).

وفي الاصطلاح الشرعي: نستطيع أن نميز فيه ثلاثة تعاريف عند الفقهاء، هي:

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: جمال الدين بن مكرم ابن منظور الإفريقي المصري، دار صادر، بيروت، ط٦، ١٩٩٧م، مادة (حبس) و(وقف).

ضوابط المال الموقوف

## ١ \_ تعريف الوقف عند أبي حنيفة(١):

«هـو حبس العين على حكم ملك الواقف، والتصدق بالمنفعة على جهة الخير»(٢).

(۱) أبو حنيفة: هو النعمان بن ثابت الكوفي التميمي بالولاء، فقيه، مجتهد، إمام الحنفية، مؤسس المذهب الحنفي، وكان أصله أفغانياً؛ لأن جده أُسر عند فتح مدينة كابول، ونقُل إلى الكوفة، ووُلد بالكوفة عام ٨٠ه، ونشأ بها، وتفقه على حماد بن أبي سليمان، وكان لا يقبل جوائز الدولة، بل ينفق من دار كبيرة له لعمل الخز، وعنده صناع وأجراء، وأراده عمر بن هبيرة على القضاء في الكوفة، فامتنع، وأراده المنصور العباسي بعد ذلك على القضاء ببغداد، فأبى، فحلف عليه ليفعل، فحلف أبو حنيفة أنه لا يفعل، وقال أمير المؤمنين: أقدر على الكفاءة، فأمر به إلى الحبس، وتوفي ببغداد عام ١٥٠ه، ودفن بمقابر الخيرزات... من آثاره: الفقه الأكبر في الكلام، المسند في الحديث رواية الحسن بن زياد اللؤلؤي، والرد على القدرية.

يُنظر: تقريب التهذيب، ابن حجر أحمد بن علي، دار الرشيد، دمشق، ط١، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م، ترجمة (٧١٥٣)، ومعجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ ١٤٩٣م، ترجمة (١٧٦٧٢)، الطبقات السنية في تراجم الحنفية، تقي الدين بن عبد القادر التيمي الغزي (١٠٠٥ها)، تحقيق: عبد الفتاح الحلو، طبع المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة، ١٣٩٠هـ ١٣٩٠م، ١/ ٨٦.

(٢) يُنظر: شرح فتح القدير، كمال الدين محمد بن عبد الواحد ابن الهمام، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ط\_د. ت، ٥/٤١٦.

الهداية شرح البداية، علي المرغيناني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ. ١٩٩٠م، ٣/ ١٥.

اللباب في شرح الكتاب، عبد الغني الغنيمي الميداني، المكتبة العلمية، بيروت، ١٩٩٣م، ٢/ ١٨٠.

رد المختار على الدر المختار، محمد أمين، تحقيق: محمد صبحي حلاق وعامر حسين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٨م، ٦/ ٤٠٦.

وبناءً على ذلك: فإن الموقوف يبقى على ملك الواقف، فيصح له بيعه أو الرجوع عن وقفه لأنه مازال على ملكه؛ ولأن الأصح عند أبي حنيفة أن الوقف جائز غير لازم كالعارية.

#### ٢ \_ تعريف الوقف عند جمهور الفقهاء \_ عدا المالكية \_:

ذهب الصاحبان من الحنفية \_ وبرأيهما يُفتى \_، والشافعية، والحنابلة في الأصح إلى: عدم بقاء الوقف على ملك صاحبه، وخروجه ليصبح حبيساً على حكم ملك الله تعالى، وبالتالي فقد جاء تعريفهم للوقف بألفاظ متقاربة، نختار منها تعريف الحنابلة: «هو تحبيس مالكِ مطلقِ التصرف ماله المنتفع به مع بقاء عينه، بقطع تصرف الواقف وغيره في رقبته، بصرف ريعه إلى جهة برّ تقرباً إلى الله تعالى»(۱).

#### ٣ \_ تعريف الوقف عند المالكية:

عرَّف المالكية الوقف بأنه: إعطاء منفعة شيء مدة وجوده لازماً بقاؤه في ملك معطيها ولو تقديراً، أو هو جعل المالك منفعة مملوكة \_ ولو بأجرة \_ أو جعل الغلة لمستحق، بصيغة، مدة ما يراه المحبِّس(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر الهداية، المرغيناني، ٢/ ٩٢٤ (مرجع سابق)، مغني المحتاج، الشربيني، تحقيق: علي محمد معوض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ علي محمد معوض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٢٢، هـ ١٩٩٤م، ٣/ ٥٢٢، كشاف القناع على متن الإقناع، منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، تحقيق: محمد أمين الضناوي عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٩٧م، ٣/ ٤٤٧.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: (منح الجليل شرح مختصر سيدي خليل، محمد عليش، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٨٤م)، ٨/ ١١٨.

<sup>(</sup>حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، محمد عرفة الدسوقي، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٩٨م)، ٨/ ١١١.

٢٨ ضوابط المال الموقوف

أي: إن المالك يحبس العين عن أي تصرف تمليكي، ويتبرع بريعها لجهة خيرية تبرعاً لازماً، مع بقاء العين على ملك الواقف، ولا يُشترط فيه التأبيد، فيصح ولو لمدة معينة (١).

غير أننا نلتمس تعريفاً للوقف واضح العبارة سهل المعاني للدكتور منذر قحف (٢) «الوقف هو حبسٌ مؤبد ومؤقت لمال، للانتفاع المتكرر به أو بثمرته في وجهِ من وجوه البر العامة أو الخاصة»(٣).

#### الألفاظ ذات الصلة:

الهبة: تشمل الهدية والصدقة والعطية؛ لأن معانيها متقاربة، فإن كانت بقصد التقرُّب إلى الله بإعطائها لمحتاج فهي صدقة، وإن حُملت إلى مكان المهدى له تودداً

<sup>= (</sup>الفروق، شهاب الدين الصنهاجي المشهور بالقرافي، تحقيق: رواس قلعه جي دار المعرفة، بيروت، د. ت\_د. ط)، ٢/ ١١١، (الشرح الصغير بحاشية الصاوي، محمد بن أحمد الدردير، دار المعارف، مصر، د. ت\_د. ط)، ٤/ ٩٧ \_ ٩٨ .

<sup>(</sup>۱) يُنظر: (الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، د. سليم هاني منصور، مؤسسة الرسالة، ناشرون بيروت، ط۱، ۱۶۲۵هـ ۲۰۰۶م)، ص۱۹.

<sup>(</sup>٢) د. منذر قحف: باحث معاصر في الاقتصاد الإسلامي، وُلد في دمشق سنة ١٩٤٠م، نال الدكتوراه في الاقتصاد، جامعة يوتا، أميركا، سنة ١٩٧٥م، وهو محاضر في دورات تدريبية عديدة في جوانب الاقتصاد المختلفة، يعمل باحثاً في المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب التابع للبنك الإسلامي للتنمية بجدة. يُنظر: الوقف الإسلامي، د. منذر قحف، الصفحة الداخلية للغلاف (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م، ص٦٢.

منه وتكريماً له فهي هدية، وإلا فهي هبة، وإن كانت في مرض الموت فهي عطية، فالهبة: عقد يفيد التمليك بلا عوض حال الحياة (١١)، بخلاف الوقف؛ فهو لا يفيد تمليك العين، كما لا ينتهي بوفاة طبقة من الموقوف عليهم.

العمرى: ما يُجعل للإنسان طول عمره، فإذا مات تُردُّ على المعطي، كأن يقول رجل: «أعمرتك داري هذه مدة حياتك أو ما حييت، فهي نوع من الهبة كانت في الجاهلية، فأبطل الشرع التوقيت فيها، وجعلها هبة للمعمر له في حياته ولورثته من بعده»(٢).

الرقبى: اتفاق اثنين على أن من مات منهما قبل الآخر يكون ماله للآخر، سُميت بذلك لأن كلاً منهما يترقب موت الآخر قبل موته.

وقد أجاز أكثر العلماء العمرى والرقبى على أنهما نوعان من الهبة، ومنع الحنفية والمالكية الرقبي وأجازوا العمرى (٣).

المنيحة: أن يقول مثلاً: «هذا الجدار لك سكنى» أو هذه الأرض لك منحة، فهي عارية باتفاق الحنفية، فالمنحة: هي بذل المنافع، فإذا أُضيفت إلى عين يُنتفع

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٧/ ١١٣، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٩٦ (مرجعان سابقان).

المغني، ٥/ ٥٩١ (المغني، عبدالله بن قدامة، تحقيق: تركي، دار هجر، القاهرة، ط١، ١٩٨٩م).

<sup>(</sup>٢) - يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٩٨٤ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ٩٧، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ٩٧،
 المغني، ابن قدامة، ٥/ ٦٢٤، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٩٨٥ ـ
 ٣٩٨٦ (مراجع سابقة).

٣٠ ضوابط المال الموقوف

بها مع بقاء عينها، عُمل بحقيقة التعريف، أما إذا أُضيفت إلى عين يُنتفع بها باستهلاكها كالطعام، فإنها تكون هبة (١).

الإعارة: هي تمليك المنفعة بغير عوض عند جمهور الحنفية والمالكية، وإباحة المنفعة بلا عوض عند الشافعية والحنابلة، وعلى التعريف الأول فللمستعير الإعارة لغيره، وعلى التعريف الثاني ليس له ذلك.

الإجارة: هي تمليك المنفعة بعوض.

الوصية بالمنفعة: ملك المنفعة فقط في الموصى به.

الإباحة: الإذن باستهلاك الشيء أو استعماله، ولا يُكسب صاحبه حق التصرف في الشيء المباح له، بخلاف التمليك(٢).

\* \* \*

### \* المطلب الثاني \_ مشروعية الوقف:

تتضمن المصادر الثلاثة: (القرآن والسنة والإجماع) دلالات واضحة على مشروعية الوقف، وأخرى تشير إليه على أنه نوع من أنواع البر والصلة والإنفاق في وجوه الخير:

## ١ \_ القرآن الكريم:

- قال الله تعالى ﴿ لَن لَنَالُواْ الْبَرَّحَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يُحِبُّورِ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ٩٢].

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٦/ ٢١٥، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٩٨٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٩٦\_٧٨٩٧ (مرجع سابق).

وجه الاستدلال: ما رواه أنس بن مالك(١) قال: كان أبو طلحة(٢) أكثر الأنصار بالمدينة مالاً، وكان أحب أمواله إليه بَيْرُ حَاء(٣)، وكانت مستقبلة المسجد، وكان

- (٢) أبو طلحة: هو زيد بن سهل بن الأسود بن حرام بن عمرو النجاري المدني، أبو طلحة، صحابي، شهد بدراً والمشاهد كلها، وهو عم أنس بن مالك ، قال عنه أنس: قَتَلَ أبو طلحة يوم حنين عشرين رجلاً، وأبلى يوم أحد بلاء عظيماً، وشُلت يده التي وقى بها رسول ، وقال: عاش أبو طلحة بعد رسول ، عنه، لم يُفطر فيها إلا في يوم أضحى أو فطر، وكان في أيام النبي الله لا يصوم لاشتغاله بالغزو. يُنظر: (الاستيعاب في معرفة الأصحاب، دار الجيل، تأليف يوسف بن عبد البر، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، ترجمة (٨٥٠)).
- (٣) (بَيْرُحَاء): اختلفوا في ضبط هذه اللفظة على أوجه، قال القاضي رحمه الله: روينا هذه اللفظة عن شيوخنا بفتح الراء وضمها مع كسر الباء، وبفتح الباء والراء وهذا الموضع يُعرف بقصر بني جديلة قبلي المسجد، وهو حائط يسمى بهذا الاسم ومعنى الحائط هنا: البستان، وقال في «الفائق»: إنها فيعكى (بيرَحَى) من البراح، وهي الأرض المنكشفة الظاهرة، وقيل: بَيْرُحَاء: بفتح الراء وضمها والمد فيهما، وبفتحهما والقصر، وهي اسم حال وموضع بالمدينة، وقيل: اسم بستان طيب عذب.

يُنظر: (النهاية في غريب الحديث، المبارك بن محمد الجزري، دار الفكر، بيروت، ط٣، المهاره بيروت، ط٣، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م، مادة (برح)، ح١/ ١١٤) و (محمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم، دار عالم الكتب الرياض، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م، ٢/ ١٩٣٣) و (د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ١/ ٤٨٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) أنس بن مالك: الأنصاري الخزرجي، خادم رسول الله، خدمه وهو ابن عشر سنين، ولازمه عشر سنين، كناه النبي على «أبا حمزة»، وأمه أم سليم ، دعا له النبي على فقال: «اللهم أكثر ماله وولده، وبارك له وأدخله الجنة» فكان على من أكثر الناس مالاً، ودُفن وله من الأولاد بضعة وعشرون ومئة، وطال عمره فعاش أكثر من مئة سنة، توفي بالبصرة سنة ٩٣هـ. يُنظر: الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، ترجمة (٢٧٧) (مرجع سابق).

رسول الله ﷺ يدخلها ويشرب من ماء فيها طيب، قال أنس: فلما أُنزلت هذه الآية: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ اَلْبِرَّحَقَى تُنفِقُوا مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾ ، قام أبو طلحة إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله! إن الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ لَنَ نَنَالُواْ اَلْبِرَّحَقَى تُنفِقُوا مِمَّا يُحِبُّونَ ﴾ ، وإن أحب أموالي إليَّ بَيْرُحَاء ، وإنها صدقة لله أرجو بِرَّها وذُخْرَها عند الله ، فضعها حيث أراك الله ، فقال رسول الله ﷺ: ﴿ بَخِ (١٠)! ذلك مال رابح (٢٠) ، ذلك مال رابح وقد سمعت ما قلت ، وإنى أرى أن تجعلها في الأقربين (١٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) (بخ): كلمة تُقال عند الرضا والإعجاب بالشيء، قال ابن دريد: معناه تعظيم الأمر وتفخيمه. يُنظر: (د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ١/ ٤٨٤، ومحمد فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم، ٢/ ٦٩٣) (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) (رابح): شك ابن مسلمة فقال ـ أو رايـح ـ وقال إسماعيل وعبدالله بن يوسف ويحيى بن يحيى عن مالك (رايح)، وهو على اللفظين يعني: رابح، أي: ذو ربح كثير يجنيه صاحبه في الآخرة، ورايح: من الرواح، وهو الرجوع، أي: يرجع نفعه لصاحبه. يُنظر (صحيح البخاري بتحقيق د. مصطفى البغا، ١/ ٤٨٣ ـ ٤٨٤) (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري عن أنس بن مالك، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الأقارب، برقم (١٣٩٢)،
 ح١/ ٤٨٣ (مرجع سابق).

ومسلم عنه في كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والـزوج والأولاد والوالدين، برقم (٩٩٨)، ح٢/ ٦٩٣ (مرجع سابق).

والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب الوقف، باب الصدقة في الأقربين، ٦/ ١٦٤ (مرجع سابق).

والنسائي في السنن: كتاب الأحباس، باب كيف يُكتب الحبس، برقم (٣٦٠٤)، ح٦/ ٥٤٢ (مرجع سابق).

كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، علاء الهندي البرهان فوري، تحقيق: بكري حياني وصفوة السقا، منشورات مكتبة التراث الإسلامي، حلب، ط١، ١٣٩٧هـ ١٩٩٧م، =

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَكِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا ٱخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ \* . . . الآية ﴾[البقرة: ٢٦٧]، وهذه الآيات وغيرها تفيد مشروعية الإحسان وإنفاق المال في وجوه الخير التي من أبرز صورها الوقف.

#### ٢ ـ السنة النبوية:

أ عن أبي هريرة هذا أن رسول الله على قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به، أو ولد صالح يدعو له (٢٠).

<sup>=</sup> طبع المطبعة، حلب كتاب الوديعة، باب الإكمال، برقم (٤٦١٤٥)، ح١٦/ ٣٣٦. زاد البخاري في رواية: قال أبو طلحة: أفعل ذلك يا رسول الله، فقسمها أبو طلحة في أقاربه وفي بني عمه، صحيح البخاري، كتاب الوصايا، باب إذا وقف أرضاً ولم يبين الحدود فهو جائز، برقم (٢٦١٧)، ح٢/ ٩٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) أخرجه: مسلم عن أبي هريرة، كتاب الوصية، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، برقم (١٦٣١)، ح٣/ ١٢٥٥، والترمذي عنه، كتاب الأحكام، باب في الوقف، برقم (١٣٦٧) (مراجع سابقة)، وأبو داود عنه، كتاب الوصايا، باب ما جاء في الصدقة عن الميت، برقم (٢٨٨٠)، والنسائي عنه، كتاب الوصايا، باب فضل الصدقة عن الميت، برقم (٣٦٥١) رمراجع سابقة)، والإمام أحمد في مسنده برقم (١٣٨٨)، ح٢/ ٣٧٢، مسند الإمام أحمد، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ٢٠٠١م.

وجه الاستدلال: قال النووي(١) في شرح هذا الحديث: فيه دلالة على صحة الوقف وعظيم ثوابه، ثم قال: «فالصدقة الجارية هي الوقف»(٢).

ب ـ عن أبي هريرة هي أن رسول الله ﷺ قال «من احتبس فرساً في سبيل الله إلى الله الله وتصديقاً لوعد الله، كان شِبْعه وريَّه وبوله وروثه حسنات في ميزانه» (٣٠).

ج - عن ابن عمر قال: أصاب عمر أرضاً بخيبر، فأتى النبي على يستأمره فيها، فقال: يا رسول الله! إني أصبت أرضاً بخيبر، لم أصب مالاً قط هو أنفس عندي منه، فما تأمرني به؟ قال: «إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها». قال: فتصدق بها عمر، أنه لا يباع أصلها، ولا يبتاع، ولا يورث، ولا يوهب، قال: فتصدق عمر في الفقراء، وفي القربى، وفي الرقاب، وفي سبيل الله، وابن السبيل، والضعيف،

<sup>(</sup>۱) النووي: هـ و يحيى بن شرف بن مـري بن حسن بن حسين بن محمـ د بن جمعـ قبن حزام النووي. الدمشقي الشافعي، أبو زكريا، فقيه، محدث، حافظ، لغوي، مشارك في العلوم، ولد بنوى من أعمال حوران في سنة ١٣٦ه، وتوفي بها سنة ١٧٧ه، من تصانيفه الكثيرة: الأربعون النووية، روضة الطالبين، ورياض الصالحين. (يُنظر: طبقات الشافعية، أبو بكر ابن أحمد قاضي شهبة، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٩٨٧هـ ١٩٨٧م، تحقيق: الحافظ عبد العليم خان)، ترجمة (٤٥٤).

<sup>(</sup>۲) شرح النووي على صحيح مسلم، يحيى بن شرف النووي، دار إحياء التراث العربي، ط۲، ۱۳۹۲هـ ۱۳۷۲هـ م. ح۱۱/ ۸۵ ـ ۸۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري عن أبي هريرة، كتاب الجهاد، باب من احتبس فرساً، برقم (٢٦٩٨)، ح٢/ ٩٦٣، والنسائي عنه في كتاب الخيل، باب علف الخيل، برقم (٣٥٨٢)، والإمام أحمد في مسنده برقم (٨٨٦٦)، ح١٤/ ٤٥٥ (مراجع سابقة).

معنى الحديث: من هيأ وأعد فرساً في سبيل الله بغية الجهاد امتثالاً لأمر الله وتصديقاً بما وعد الله من الثواب، فإن ما يرويه من الماء وفضلاته، يوضع ثواب هذه الأشياء في ميزانه حسنات. (د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ح٢/ ٩٦٣) (مرجع سابق).

لا جناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف، أو يطعم صديقاً، غير متمول فيه(١).

٣ ـ الإجماع: ما قام به أصحاب رسول الله ﷺ، حيث وقفوا من عقاراتهم وأموالهم الشيء الكثير، مما يُعد إجماعاً منهم على مشروعية الوقف، حتى قيل: إنه ما بقى أحد من أصحاب رسول الله ﷺ له مقدرة إلا وقف(٢).

إن التأمل في النصوص السابقة، يوضح لنا فروقاً بين الصدقة العادية والوقف، حيث يوجد في الوقف معنى الجريان في شكل العطاء، ويبقى الأصل، فيما يكون في الصدقة العادية شكل العطاء لمرة واحدة، ولا يبقى الأصل<sup>(٣)</sup>.

#### الحكمة من تشريعه:

مما لا شك فيه أن الوقف مشروع لأنه يحقق فوائد عظيمة كثيرة تعود على الفرد والمجتمع والأمة، فهو بالنسبة للواقف يفتح له باب التقرب إلى الله، بتحصيل الأجر والثواب من جراء تسبيل المال في سبيل الله، وهذا التسبيل يحقق رغبته في بقاء الثواب جارياً له حتى بعد موته، ثم إنه يستطيع بالوقف صلة الأرحام، وبر الأقارب.

وأما فائدته على المجتمع والأمة: فهو واضح فيما ينهض به الوقف من خدمات ومشاريع يكون فيها النفع العام للفقراء والمساكين، مما يشكل لهم مورداً ثابتاً للمساعدة والعون.

<sup>(</sup>١) متفق عليه: (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: (أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص١٧٨، أحكام الأوقاف، أحمد بن عمر الشيباني، المعروف بالخصَّاف، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: (الوقف الإسلامي تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، ص١١٠ ـ ١١١) (مرجع سابق).

#### \* المطلب الثالث \_ صفة الوقف وأركانه وملكيته:

## الفرع الأول ـ صفة الوقف:

 ١ - ذهب الإمام أبو حنيفة إلى اعتبار الوقف عقداً جائزاً غير لازم، يجوز للواقف الرجوع عنه كالعارية، ويبطل بموته، ويورَث عنه، ولا يلزم إلا بأحد ثلاثة أمور:

أن يحكم الحاكم بلزومه: إذا اختصم الواقف مع الناظر، وأراد الواقف الرجوع عن الوقف بعلة عدم اللزوم، فإذا قضى القاضي بلزومه فإنه يلزم؛ لأنه أمر مجتهد فيه وحُكم الحاكم يرفع الخلاف.

أن يعلُّقه بموته: فيلزم كالوصية من الثلث بالموت، لا قبله.

أن يجعله وقفاً لمسجد: ويفرزه عن ملكه ويأذن فيه بالصلاة، فإذا صلى فيه إنسان زال ملك الواقف عنه؛ لأنه بذلك يصبح خالصاً لله ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاحِدَ لِلَّهِ ﴾، ولا يخلص بمجرد الإفراز(١).

وقد استدل أبو حنيفة على رأيه بدليلين:

أ ـ قوله عليه الصلاة والسلام: «لا حبس عن فرائض الله»(٢)، فلو كان الوقف

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٣٧ ـ ٤٠ ـ ٢٦، اللباب، الغنيمي، ٢/ ١٨٠، الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٣٩١، الهداية، المرغيناني، ٣/ ١٥ (مراجع سابقة)، البناية شرح الهداية، أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار الفكر، بيروت، ١٤١١هـ ١٩٩٠م، ط۲، ٦/ ٨٩٠ ـ ٨٩٠، رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٠٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارقطني عن ابن عباس، كتاب الفرائض، رقم الحديث (٤٠١٧)، سنن الدارقطني، على بن عمر الدارقطني، علَّق عليه: مجدي بن منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٦م، وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى، ٦/ ١٦٢ الوقف، باب من قال: =

يُخْرِجُ المالَ الموقوف عن ملك صاحبه (الواقف)، لكان حبساً عن فرائض الله؛ لأنه يحول بين الورثة وبين أخذ نصيبهم المفروض لهم شرعاً.

ولا يدلُّ هذا الحديث مع ضَعْفِهِ على مقصود الإمام ومطلوبه؛ لأن المراد به إبطال عادة الجاهلية التي تقصر الإرث على الذكور الكبار دون الإناث الصغار منهم.

ب\_ما روي «أنه على جاء ببيع الحُبُسِ»(١) فإذا جاء الرسول بذلك، فليس لنا أن نستحدث حبساً آخر؛ إذ الوقف: تحبيس العين، فهو غير مشروع، فلزوم الوقف هو في شرع من قبلنا لا في شرعنا، وشرعنا ناسخ له(١).

ولا دلالة في هذا القول أيضاً على ما ذهب إليه الإمام؛ لأن الحبس الممنوع هو ما كان يُحْبَسُ للأصنام والأوثان، وقد جاء رسول على بيعه وإبطاله قضاءً على الوثنية (٢)، أما الوقف الإسلامي فهو نظام جاء به الإسلام، قال الشافعي (١)

<sup>=</sup> لا حبس عن فرائض الله، السنن الكبرى، أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، دار المعرفة، بيروت، د. ط\_د. ت، وهذا الحديث فيه ابن لهيعة وأخوه عيسى، وهما ضعيفان.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي شبية، ٥/ ١٠٩ البيوع، باب في الرجل يجعل الشيء حبساً في سبيل الله (الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، عبدالله بن محمد بن أبي شبية الكوفي، تحقيق: عامر العمري الأعظمى، الدار السلفية، بومباي، الهند، د. ت ـ د. ط).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الهداية شرح بداية المبتدي، برهان الدين علي بن أبي بكر المرغيناني، تحقيق: محمد تامر وحافظ حافظ، دار السلام، القاهرة، ط١، ٢٠٠٠م، ٢/ ٩٢٤.

<sup>(</sup>٣) الوصايا والوقف في الفقه الإسلامي، د. وهبة الزحيلي، دار الفكر، دمشق، ط٢، ١٤٢٨هـ (٣) الوصايا والوقف في الفقه الإسلامي، د. وهبة الزحيلي، دار الفكر، دمشق، ط٢، ١٣٤٨هـ

<sup>(</sup>٤) الشافعي: هو محمد بن إدريس بن العباس الهاشمي القرشي المطلبي، أبو عبدالله، أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة وإليه نسبة الشافعية كافة. قال المبرد: كان الشافعي أشعر الناس وآدبهم وأعرفهم بالفقه والقراءات، وقال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى: ما أحد =

رحمه الله: «لم يَحبِسُ أهل الجاهلية فيما علمت، إنما حبس أهل الإسلام»(١).

٢ ـ ذهب الجمهور من الصاحبين والمالكية والشافعية والحنابلة: إلى اعتباره
 لازما، لا ينفسخ بإقالة ولا غيرها، وينقطع تصرف الواقف فيه، ويزول ملكه عن
 العين الموقوفة، فلا يملك الرجوع عن الوقف(٢)، واستدلوا على رأيهم بدليلين:

أ ـ حديث ابن عمر (٣): «أن عمر بن الخطاب (٤) أصاب أرضاً من أرض خيبر فقال: يا رسول الله! أصبت أرضاً بخيبر، لم أُصب مالاً قط أنفس عندي منه، فما تأمرني؟ فقال: إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها، فتصدق بها عمر على أن

ممن بيده محبرة أو ورق إلا وللشافعي في رقبته منة. كان حاذقاً بالرمي وأفتى وهـو ابن عشرين سنة، وكان ذكياً مفرطاً، له تصانيف كثيرة منها: الرسالة في أصول الفقه، والأم في الفقه، توفي في مصر سنة ٢٠٤ه رحمه الله تعالى. الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط١٠، ١٩٩٢م، ٦/ ٢٦.

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج، الشربيني، ٣/ ٥٢٢ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٤١٩، البناية، العيني، ٦/ ٨٩٠، حاشية الدسوقي
 على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٦ ـ ١٢٧ (مراجع سابقة).

المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٨٠ (المهذب، في فقه الإمام الشافعي، أبو إسحاق الشيرازي، تحقيق: د. محمد الزحيلي، دار القلم، دمشق، والديار الشامية، بيروت، ط١، ١٩٩٢م)، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٤٩٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) عبدالله بن عمر: بن الخطاب صحابي قرشي عدوي، هاجر مع أبيه، شهد الخندق وما بعدها، ولم يشهد بدراً ولا أحداً لصغر سنه توفي بمكة ٧٣ه وهو آخر من توفي بها من الصحابة. (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢ه)، ٤/ ١٨١.

<sup>(</sup>٤) عمر بن الخطاب: أبو حفص، أمير المؤمنين، ثاني الخلفاء الراشدين، وضع التاريخ الهجري ودوَّن الدواوين، قتله أبو لؤلؤة وهو يصلي الصبح سنة ٢٣هـ (الإصابة، ابن حجر، ٤/ ٥٨٨).

لا تباع ولا توهب ولا تُورَث، في الفقراء وذوي القربى والرقاب والضعيف وابن السبيل، لا جُناح على من وَلِيَها أن يأكل منها بالمعروف ويُطعم غير متموِّل (١٠).

ويُستدل بالحديث على منع التصرف في الموقوف؛ لأن الحبس معناه المنع، لكن يلاحَظ أن هذا الحديث لا يدل على خروج المال عن ملك الواقف.

ب \_ استمر عمل الأمة منذ صدر الإسلام إلى اليوم على وقف الأموال على وجوه الخير، ومنع الواقف وغيره من التصرف فيها(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الشروط، باب الشروط في الوقف، رقم الحديث (۲۰۸٦)، ح٢/ ٩٢٠ (صحيح البخاري، تحقيق: د. مصطفى البغا، دار العلوم الإنسانية، دمشق ط٢، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م).

<sup>-</sup> ومسلم في الوصية، باب الوقف، برقم (١٦٣٢ - ١٦٣٣)، ح٣/ ١٢٥٥ (صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي بيروت، د. طـد. ت).

<sup>-</sup> وأبو داود في الوصايا، باب ما جاء في الرجل يوقف الوقف برقم (٢٨٧٨) (سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، تحقيق: عزت عبيد الدعاس وعادل السيد، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ١٩٩٧م).

<sup>-</sup> والترمذي في الأحكام، باب في الوقف، برقم (١٣٧٠) (سنن الترمذي، أبو عيسى بن سورة، تحقيق: مصطفى الذهبي، دار الحديث، القاهرة، ط١، ١٩٩٩م).

ـ والنسائي في الأحباس، كيف يُكتب الحبس، برقم (٣٥٩٩ ـ ٣٦٠٠)، ح٦/ ٥٤٠ (سنن النسائي بشرح السيوطي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م).

<sup>-</sup> والدارقطني في السنن، كتاب الأحباس، برقم (٤٣٥٦)، ح٤/ ١١٢ (سنن الدارقطني، على بن عمر الدارقطني، تحقيق: مجدي الشورى، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٧١٨هـ ١٩٩٦هـ).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوصايا والوقف في الفقه الإسلامي، د. وهبة الزحيلي، ص١٣٥ (مرجع سابق).

واستدلوا على بقاء الملك في العين الموقوفة للواقف بحديث عمر المتقدم، حيث قال له النبي على «إن شتت حبست أصلها وتصدقت بها»(۱). ففيه إشارة للتصدق بالغلة مع بقاء ملكية الموقوف على ملك الواقف، ومنع أي تصرف تمليكي للغير، بدليل فهم عمر عندما تصدّق بها على أن لا تباع ولا توهب ولا تورث(۱).

والخلاصة: إن تعريف المالكية أدق دليلاً وأقوى حجة، وأشمل؛ لدخول أنواع من الموقوفات فيه لا تستوعبها التعريفات في المذاهب الأخرى كالتوقيت مثلاً، وإن كان تعريف الجمهور هو المشتهر بين الناس.

ولا شك أن الأخذ برأي الجمهور يضمن سلامة الموقوف، وفيه الأخذ بالأحوط في مصلحة الفقراء، وهو مطلوب.

### الفرع الثاني \_ أركان الوقف:

عند الحنفية: ركنه الصيغة التي تصدر من الواقف، وتدل على مقصوده في إنشاء الوقف، مثل أن يقول: أرضى هذه موقوفة (٣).

وعند الجمهور: للوقف أركان أربعة (٤):

١ ـ الواقف: وهو الشخص الذي يقف المال، ويُشترط فيه الأهلية، والتي

<sup>(</sup>١) متفق عليه، (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوصايا والوقف، د. وهبة الزحيلي، ص١٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٠٩، وشِرح فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٤١٨ \_ ٤١٩ (٣) . (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٦٩ (القوانين الفقهية، أبو عبدالله محمد بن جزيء الكبي المالكي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٢، ٩٠٩هـ ١٩٨٩م، مغني المحتاج، الشربيني، ٣/ ٥٢٣، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٤٤٧) (مرجعان سابقان).

تعني توافر الشروط التالية فيه: (الحرية، والعقل، والبلوغ، والرشد: بأن لا يكون محجوراً عليه لسفه أو غفلة أو إفلاس، وأن يكون مالكاً للموقوف ملكية تامة).

٢ ـ الموقوف: وهـ و العين المحبوسة التي تجـري عليها أحكـام الوقف،
 ويُشترط فيه:

أن يكون مالاً متقوماً، سواء كان عقاراً أو منقولاً، معلوماً، مملوكاً للواقف ملكاً تاماً.

وزاد الحنفية على ذلك: أن يكون الموقوف عقاراً لا منقولاً إلا في حالات معينة، كأن يكون تابعاً للعقار، أو جرى به العرف، وأن يكون مفرزاً غير شائع، ولم يشترط ذلك أبو يوسف والشافعية والحنابلة(١).

" الموقوف عليه: هو من يستحق الانتفاع بالعين الموقوفة: ويُشترط فيه \_ إن كان معيناً \_ أن يكون أهلاً للتملك، أما إن كان غير معين فيجب أن يكون معلوماً، وأن يكون جهة خير أو بر يحتسب الإنفاق عليها قربة لله، وذهب أبو حنيفة ومحمد إلى اشتراط التأبيد، وخالفهم الجمهور في ذلك فلم يشترطوا التأبيد في الموقوف عليه، فيصح الوقف ولو إلى جهة تنقطع، ويُصرف الموقوف بعد انقطاعها لجهة أخرى(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، ٥/ ٣٢٩، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٨، مغني المحتاج، الشربيني، ٣/ ٥٢٤، المغني، ابن قدامة، ٨/ ٢٢٩ ـ ٣٣٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: اللباب، الغنيمي، ٢/ ١٨٥، رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤١١ ـ ٤١١، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٠١، مغني المحتاج، الكبير، الدردير، ٤/ ١٠١، مغني المحتاج، الشربيني، ٣/ ٥٢٦ ـ ٥٢٧، المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٤، المغني، ابن قدامة، ٨/ ٢٠٧ ـ ٢١٣، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٣/ ٩٦٧ (مراجع سابقة).

٤ ـ الصيغة: وهي اللفظ الـذي يصـدر عن الواقف، ويـدل على الوقف،
 ويُشترط فيها:

أ - التأبيد: إلا عند المالكية، حيث لم يشترطوه.

ب ـ التنجيز: فلا يجوز أن يكون معلقاً بشرط، ولا مضافاً للمستقبل، ولم
 يشترطه المالكية.

ت - الإلزام: فلا يصح تعليقه بشرط الخيار إلا عند المالكية.

ث ـ عدم الاقتران بشرط باطل.

ج ـ بيان المصرف: وهو شرط عند الشافعية دون غيرهم من الجمهور (١٠). الفرع الثالث \_ ملكية الموقوف:

اختلف الفقهاء في ملكية الموقوف: هل هي لله؟ أو للواقف؟ أو للموقوف عليهم؟.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٦/ ٤٠٩ \_ ٤١٥ (الدر المختار، شرح تنوير الأبصار، محمد الحصكفي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط، ١٩٩٨م)، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٣٦ \_ ١٣٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٣/ ٥٣٢ \_ ٥٣٤، المغني، ابن قدامة، ٨/ ٢١٥ \_ ٢٢٠ (مراجع سابقة).

للمزيد من التفاصيل حول شروط الوقف يُنظر: أحكام الوقف في الشريعة الإسلامية، محمد الكبيسي، بغداد، ١٩٧٧م، ٣/ ٩٦٧ وما بعدها، الوصايا والأوقاف والمواريث في الشريعة الإسلامية، عبد الودود السريتي، دار النهضة العربية، بيروت، ١٤٠٢هـ ١٩٩٢م، ١/ ٣١١ وما بعدها، الوصايا والأوقاف في الفقه الإسلامي، محمد كمالا الدين إمام، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٩م، ص١٩٦ وما بعدها، محاضرات في الوقف، محمد أبو زهرة: دار الفكر العربي، القاهرة، ط٢، (١٩٩٠هـ ١٩٩١م، ص١٩٦) وما بعدها، الوصايا والوقف في الفقه الإسلامي د. وهبة الزحيلي، ص١٦٠) (مرجع سابق).

ذهب أبو حنيفة: إلى أن الموقوف يبقى على حكم ملك الواقف، ولا يزول عن ملكه، ويصح له الرجوع عنه وبيعه (١).

وذهب الصاحبان \_ وبرأيهما يُفتى عن الحنفية \_، والشافعية، والحنابلة في الأصح: إلى أن الموقوف يخرج عن ملك الواقف، ويصير حبيساً على حكم ملك الله تعالى، ولا يدخل في ملك الموقوف عليه.

وقال الحنابلة في الصحيح: يزول ملك الواقف عن الموقوف، وتنتقل ملكيته إلى الله إذا كان موقوفاً على جهة برِّ عامة، أما إذا كان الموقوف عليه معيناً كشخص أو طبقة، فإن ملكية الموقوف تكون للموقوف عليه (٢).

المالكية: تبقى عين الموقوف على ملك الواقف مع منع أي تصرف تمليكي للغير، وجعل المنفعة مملوكة مدة ما يراه، فالوقف لا يقطع حق الملكية عن الواقف، وإنما يقطع حق التصرف(٣).

واتفق العلماء على أن الموقوف إذا كان مسجداً فإن لا ملك فيه لأحد (الواقف أو الموقوف عليه) وأن المساجد لله(٤٠).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٣٧، اللباب، الغنيمي، ٢/ ١٨٠، الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٣٩١ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٣٩١، اللباب، الغنيمي، ٢/ ١٨٠.
 المهذب، الشيرازي، ١/ ٤٤٣، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٦.
 المغني، ابن قدامة، ٥/ ٥٤٦، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٦٧ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ٧٦، الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ٩٧ ـ ٩٨.
 الفروق، القرافي، ٢/ ١١١، القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ١٠/ ٧٦٠٢ (مرجع سابق).





### \* تمهيد \_ الوقف عبر التاريخ:

عرفت جميع الشعوب عبر التاريخ أشكالاً من الوقف، قام بها الملوك والأغنياء غالباً، وأهمها دور العبادة، ثم الأراضي الزراعية للاستفادة من غلاتها بتوزيعها على الفقراء والمساكين، أو الاستعانة بها في سداد بعض نفقات دور العبادة، وتذكر موسوعة (غروليير) أن الإغريق قد عرفوا هذا النوع من الوقف كما عرفه الرومان، وكذلك الموسوعة الأمريكية تؤكد أن كثيراً من تلك الأوقاف كانت على المكتبات والتعليم والأوقاف الدينية(۱).

أما في العصر الإسلامي: فالقرآن الكريم يحدثنا أن الكعبة هي أول بيت بُني للعبادة.

قال الله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَنلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٦]، ومن هذه الآية فإن الكعبة هي أول وقف على الإطلاق (على رأي من قال إن آدم هو أول من بناها)، وإلا فهي أول وقف في الإسلام دين إبراهيم (على رأي من قال إن إبراهيم هو أول من بناها) (٢).

<sup>(</sup>۱) موسوعة (غروليير)، ج ٨، كلمة Foundation \_ موسوعة (أمريكانا)، ج ١١، كلمة ٢٠ موسوعة (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٢/ ١١٥ ـ ١١٨ (الجامع لأحكام القرآن، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، تحقيق: عرفان العشا وصدقي جميل، دار الفكر، بيروت، ط، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م).

وفي العصر النبوي بدأ الوقف في المدينة المنورة ببناء مسجد قباء، وتُحَدِّثُنَا السيرة النبوية عن شراء النبي لأرضٍ كانت لأيتام من بني النجار، دفع ثمنها ثمانمئة درهم، وبنى فيها مسجده الشريف، فكان بذلك هو الذي أوقف أرض مسجده المطهر(۱).

وكذلك تحفظ كتب السيرة للخلفاء الراشدين بعض الأوقاف، منها: وقف عمر بن الخطاب لأرضه في خيبر، والتي استشار فيها النبيَّ، فجعلها في الأقربين، فنشأ بذلك الوقف الأهلي أو الذُّرِّي(٢).

وعثمان بن عفان الذي اشترى بئر رومة ووقفه ليستقي منه المسلمون، عندما انتدب النبيُّ أصحابَه إلى شرائه، وقال: «من يبتاع بئر رومة غفر الله له»(٣).

. . .

## \* المطلب الأول \_ أهمية الوقف ودوره:

تأتي أهمية الوقف من دوره الكبير في كافة المجالات الخدمية والتعاونية لفئات المجتمع عامة، وخاصة منها فئة المحتاجين والفقراء.

<sup>(</sup>۱) خاتم النبيين، أبو زهرة، ٢/ ٦٤٢ \_ ٦٤٤ (خاتم النبيين، محمد أبو زهرة، المكتبة العصرية، صيدا \_ بيروت، د. ط \_ د. ت).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، تقدم تخريجه كما تقدمت ترجمة عمر بن الخطاب وعثمان بن عفان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي عن الأحنف بن قيس، ٦/ ٤٦ ـ ٤٧ في الجهاد، باب فضل من جهز غازياً، وفي إسناده عمرو بن جادان البصري، لم يوثقه غير ابن حبان، وباقي رجاله ثقات (سنن النسائي بشرح السيوطي: مرجع سابق)، ويُنظر: جامع الأصول، الجزري، ٨/ ٦٣٧ \_ ٦٣٨ (جامع الأصول في أحاديث الرسول، المبارك محمد بن الأثير الجزري، دار الفكر، بيروت، تحقيق: د. أرناؤوط، ط٢، ١٩٨٣م).

«إن فكرة الوقف تقوم على تنمية قطاع ثالث متميز عن كل من القطاع الخاص، والقطاع الحكومي، وتحميل هذا القطاع مسؤولية النهوض بمجموعة من الأنشطة لا تحتمل الممارسة السلطوية للدولة، كما أنه يفيد إبعادها عن الدوافع الربحية للقطاع الخاص؛ لأن طبيعة هذه الأنشطة تدخل في إطار البر، والإحسان، والرحمة، والتعاون، لا في قصد الربح الفردي، ولا في ممارسة قوة القانون وسطوته. . . لذلك فإن النظام الإسلامي يجعل من الوقف إخراجاً لجزء من الثروة الإنتاجية في المجتمع من دائرة المنفعة الشخصية، ومن دائرة القرار الحكومي معاً، وتخصيصاً لذلك الجزء لأنشطة الخدمة الاجتماعية العامة، برا بالأمة، وإحساناً لأجيالها القادمة»(۱).

أما عن دور الوقف: فهو يشمل «تحقيق الاحتياجات البشرية كافةً من مأكل، وملبس، ومسكن، ونقل، وتعليم، وتطبيب، وترفيه، وحق العمل، وحرية التعبير، وممارسة الشعائر الدينية»(٢).

ولتفصيل ذلك نمر سريعاً على ملاحظة دور الوقف في التنمية الاجتماعية، والسياسية، والعسكرية، والحضارية، والصحية.

## أولاً \_ دور الوقف في التنمية الاجتماعية:

يقوم الوقف على «عمليات تغيير اجتماعي، تركز على البناء الاجتماعي ووظائفه، بغرض إشباع الحاجات الاجتماعية للأفراد، وتقديم الخدمات المناسبة لهم في جوانب التعليم، والصحة، والإسكان، والتدريب المهني، وتنمية المجتمعات

<sup>(</sup>١) الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، ص٧٠-٧١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) التنمية في الإسلام، إبراهيم العسل، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ط١، ١٩٩٢، ص٧٧.

المحلية، بحيث تنفذ من خلال توحيد الجهود الأهلية والحكومية»(١).

ولذا فإنه ساهم وعلى مر العصور بالدور الاجتماعي في النواحي التالية:

التعاون والمحبة بين الناس: لتصبح العلاقات القائمة بين أفراد المجتمع قائمة على التعاون، وتبادل المنافع، والمحبة، والتراحم، والقضاء على البخل والأنانية والشُّح بالنسبة للواقفين (٢).

٢ - الوقف مؤسسة اجتماعية: «فبالمؤسسات يتطور المجتمع، وإلا فإن المجتمع الذي يُرتبَط فيه بالأشخاص، وتدور في فلكهم مجتمع متخلف، وشتان بين مجتمع حَوَّلَ القِيَم الخَيرَّرة إلى مؤسسات، فاستمرت وتُوورثت، ومجتمع بقيت قيمه رهينة الأشخاص، تحيا بحياتهم وتمرض بمرضهم وتنشط بنشاطهم»(٣).

٣ ـ تنمية الأخلاق، والتخفيف من الفساد، وشيوع الرحمة: تنمو مع الوقف أخلاق البذل والتضحية بعيداً عن النفع المادي، وفي هذا قوة للمجتمع (١٠)، وبتأمين الغذاء والسكن والكساء يعيش الأفراد بسكينة واطمئنان بعيداً عن التفكير بالسرقة،

<sup>(</sup>۱) إسهام الوقف في العمل الأهلي والتنمية الاجتماعية، فؤاد عبدالله العمر، الأمانة العامة للأوقاف، الكويت، ط۱، ۱۶۲۰هـ - ۲۰۰۰م، ص٤١.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: منهجية الاقتصاد الإسلامية في التنمية الاجتماعية، حسين حسين شحاتة، مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، عدد ١٧٢ ـ ١٩٩٥، ص٣٧.

<sup>(</sup>٣) لماذا تراجع الوقف الاجتماعي، محمود عكام، تحقيق من مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، عدد ١٧٢ ـ ١٩٩٥، ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: دور الوقف في تنمية المجتمع، مدحت حافظ إبراهيم وآخرون، ندوة إحياء الوقف في الدول الإسلامية، جامعة قناة السويس (بور سعيد ٧ ـ ٩ مايو ١٩٨٨م)، د. طـد. ت، ص١٤٥.

والجريمة، والرذيلة، ولذا فانتشار الوقف يجعل المجتمع أكثر انسجاماً واستقراراً، تُقِلُّ فيه الاعتداءات والجرائم (١١)، ويؤدي انتشار الوقف للتخلص من الأنانية، وسلطة استغلال الإنسان لأخيه الإنسان (٢٠).

الرعاية الاجتماعية: والتنمية من خلال توفير الحاجات الأساسية للناس على مرّ العصور من خلال مؤسساته المختلفة: تربوية، واستشفائية، واجتماعية، كالتكايا والزوايا(٢٠).

ويبرز دور الوقف حيث يحقق مقاصد الشريعة التي أُنزلت من أجلها: وهي: حفظ الدين، والنفس والنسل، والمال، والعقل(٤)، وهذه الرعاية في توزيع المنافع

<sup>(</sup>۱) يُنظر: التكافل الاجتماعي في الإسلام، عبدالله ناصح علوان، دار السلام، القاهرة، ط٥، ٩٠٠ هـ ١٤٠٩ م، ص١٩، والوقف الإسلامي، أحمد الريسوني، منشورات المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، إيسيسكو، د. ط، ٢٠٠١م، ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوقف أحد الصيغ التنموية الفاعلة في الإسلام، عبد المحسن محمد العثمان، الندوة الفقهية العاشرة لمجمع الفقه الإسلامي في الهند عام ١٩٩٧م، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠١م، ص٣٨.

 <sup>(</sup>٣) التكيّة: كلمة تركية، وهي رباط الصوفية (المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وغيره، المكتبة العلمية، طهران، د. ت، ح١/ ٢٥٩).

الزاوية: الزاوية من البناء بركنه؛ لأنها جمعت بين قطرين وضمت بين ناحيتين، والزاوية: المسجد غير الجامع، ليس فيه منبر، والزاوية: مأوى للمتصوفين والفقراء، وجمعها زوايا. (المعجم الوسيط، مصطفى، ١/ ٤١٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الموافقات في أصول الشريعة، أبو إسحاق الشاطبي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٢ هـ ١٤١١هـ ١٩٩١م، شرح وعناية عبدالله دراز، فهرست عبد السلام محمد، ٢/ ٩ - ١٢. ويُنظر: فلسفة الوقف في الشريعة الإسلامية، رضوان السيد، مجلة المستقبل العربي، بيروت، عدد ٢٧٤ (٢١/ ٢٠٠١م)، ص٨١.

والموارد شكلت ضمانة أدت إلى تطور المجتمع في الدولة الإسلامية بكل طوائفه: الإسلامية والمسيحية واليهودية، حيث كانت تُصرف واردات الأوقاف أحياناً على غير المسلمين من اليهود والمسيحيين (١).

• المشاركة في القضاء على الفقر: من خلال توفر الحاجات الأساسية للفقراء والمساكين، ورعايتهم صحياً وتعليمياً (٢)، فقد كانوا يجدون في التكايا والزوايا ما يقيهم من الجوع والعري، ويعالج ما بهم من أمراض (٣)، وهذه المؤسسات الوقفية لم يكن لها إدارة واحدة مركزية، كما لم تقتصر على فئة دون أخرى، بل انتشرت على نطاق واسع، وطالت جميع فئات المجتمع (١).

٦ ـ الإسهام في البناء الاجتماعي، والعدالة الاجتماعية: ارتبطت الأوقاف بالأسرة، والعائلة، والطائفة، والطرق الصوفية، ودعمت التضامن الاجتماعي، وبذا أقامت شبكة علاقات اجتماعية يجمعها الوقف(٥).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أوقاف المسلمين في بيروت في العهد العثماني، حسان حلاق، المركز الإسلامي للإعلام والإنماء، بيروت، ط۱، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ص٣١، ويُنظر: الأوقاف والحياة الاقتصادية في مصر في العهد العثماني، الهيئة المصرية العامة للكتب، القاهرة، د. ط، ١٤١١هـ ١٤٩١م، ص٢١٢.

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: التنمية وعلاقتها بالوقف الخيري، مبعد علي الجارحي، مجلة الاقتصاد الإسلامي،
 دبي، عدد ۱۷ ـ ۱۹۹۵م، ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مشكلة الفقر وكيف عالجها الإسلام، يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، ص١٣٥ ويُنظر: دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية، ناصر الدين سعيدوني، دار الغرب الإسلامية، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نحو تفعيل دور نظام الوقف في توثيق علاقة المجتمع بالدولة: إبراهيم غانم البيومي، مجلة المستقبل ـ العربي، بيروت، عدد ٢٦٦ (٤/ ٢٠٠١م)، ص٤٣.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الأوقـاف والسياسة في مصر، إبراهيم غانم البيومي، دار الشرق، بيروت، ط١، =

وعندما شارك الأمراء والملوك وكبار الأغنياء بأوقاف كُتبت بأسمائهم، منع ذلك من مظاهر الظلم والتسلط عليها، فكان أن ساهم في العدالة والتكافل، مما ميزه عن غيره من المجتمعات التي كانت تسودها المظالم(١).

٧ ـ القيام بدور الرعاية الاجتماعية في ميادين مختلفة مثل: وقف تزويج الفقيرات<sup>(۲)</sup>، وتعريس المكفوفين<sup>(۳)</sup>، وتوزيع الخبز المجاني<sup>(۱)</sup>، ووقف المقابر<sup>(۵)</sup>، وغير ذلك مما شمل نواحي عديدة لم تكن في الحسبان.

ثانياً \_ دور الوقف في التنمية السياسية: سمح بالعديد من الأنشطة منها:

1 \_ تمويل الأنشطة السياسية: كالمؤسسات ذات النشاط السياسي (المساجد، المعاهد الدينية، المدارس والجامعات...)، حيث يكون لها مصدر تمويل بعيد

<sup>=</sup> ۱٤۱۸هـ ۱۹۹۸م، ص۸۳ ـ ۸۴.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حلقة نقاشية (الأوقاف والتنمية) محمد عمارة، مجلة المستقبل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، عدد ٢٣٥ (٩/ ١٩٩٨م)، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: رحلة ابن بطوطة، ابن بطوطة، دار الكتب العلمية، بيروت، د. ت ـ د. ط، شرحه وكتب حواشيه طلال حرب، ص١٢.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أثر الوقف في الجانب التوجيهي للمجتمعات، صالح بن غانم السدلان، ندوة مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية، (١٨ ـ ١٩ شوال ١٤٢٠هـ) وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، مكة المكرمة، د. ت ـ د. ط، ص٣٢.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: أوقاف المسلمين في بيروت في العهد العثماني، حلاق، ص٣٣ (مرجع سابق)، رحلة ابن بطوطة، ابن بطوطة، ص١٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: من روائع حضارتنا، مصطفى السباعي، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٥، ١٤٠٧هـ. ١٩٨٧م، ص١٢٦.

عن الدولة، وأصحاب المصالح<sup>(۱)</sup>، حيث ترك للأفراد تحمل مسؤوليتهم في التبرع للمصالح العامة للمسلمين، عن طريق التبرع الطوعي عوضاً عن الادخار وكنز المال<sup>(۲)</sup> وهذا ماساهم في تخفيف سلطة الحاكم التي ربما كانت في بعض الأحيان مستبدة<sup>(۱)</sup>.

Y - تعزيز العلاقة بين المجتمع والدولة: فهو مصدر قوة للمجتمع بما يوفره من مؤسسات، وما يلبيه من حاجات، ومصدر لقوة الدولة بما يخفّفه عنها من أعباء القيام بتلك الخدمات، ويما يوفّره للدولة من موارد مساهمة في حفظ الأمن، والقيام بواجب الدفاع عن البلاد(٤).

" - وَقَفَ حاجزاً منيعاً في وجه أهداف الاستعمار في البلاد الإسلامية: فالاستعمار عَمِلَ على إضعاف اللغة العربية ونشر لغته، وكان للأوقاف التي تدعم المدارس والمساجد والزوايا التي تعلم اللغة العربية دورٌ كبيرٌ في استمرار تلك المدارس، كما في الجزائر والمغرب إبًان الاحتلال الفرنسي(٥).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: نظريات التنمية السياسية المعاصرة، نصر محمد عارف، المعهد العالي للفكر الإسلامي، فرجينيا، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: السياسات المالية، دورها وضوابطها في الاقتصاد الإسلامي، منذر القحف، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الحركة الإسلامية ومسألة التغيير، راشد الغنوشي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نحو تفعيل دور نظام الوقف في توثيق علاقة المجتمع بالدولة، غانم، ص٤٥ (مرجع سابق).

وليس ذاك فحسب، بل إن موارد الوقف كانت تدعم جهاد المقاومة ضد الاستعمار، وتوفر الموارد لمجابهة الاستعمار(١).

\$ \_ الحَدُّ من النفوذ الأجنبي: حيث إن المنظمات التي تتلقى دعمها من خارج البلاد تخضع لتحقيق توجهات تلك البلاد، والتي ربما تتعارض مع مصالحها الحقيقية، فتنشأ علاقة غير متكافئة بينهما (المنظمات المانحة والمنظمات الأهلية)، الأولى تريد تحقيق أهداف معينة، والثانية تحتاج بشدة إلى التمويل، أما الوقف فيبرز دوره هنا، في تلبية احتياجات المجتمع كلها من داخل المجتمع بما لا يراه من هو خارجه، وتكون علاقة المؤسسات الوقفية مع المنظمات الأهلية علاقة تعاون ومشاركة، لا تسلط وهيمنة (٢).

### ثالثاً \_ دور الوقف في المجال العسكري:

ساهم الوقف في الدولة الإسلامية في المجال العسكري بشكل فعال ومثمر، وحمل عبء التمويل الحربي، للجهاد والدفاع عن الأمة، ومن أبرز مساهمات الوقف في هذا المجال:

1 \_ أوقاف الأسلحة: كانت هناك أوقاف يُصرف ربعها وغلتها على الخيول والسيوف وأدوات الجهاد والنبال، للدفاع عن الثغور والحدود (٣).

وكان له دور في الإنفاق على الأسوار، والقلاع، والأبراج حول المدن والقرى

<sup>(</sup>١) يُنظر: الأوقاف والسياسة في مصر، غانم، ص٣٦٣ ـ ٣٦٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الأوقـاف والتنمية، حلقة نقاشية، فهمي هويـدي، المستقبل العربي، عـدد ٢٣٥ (٢) . (٩/ ١٩٩٨م)، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: من روائع حضارتنا، السباعي، ص١٢٦ (مرجع سابق)، وأحكام الوقف، الخصَّاف، ص٢٦٠ (مرجع سابق).

لحمايتها من العدوان، وكثرت هذه الأوقاف زمن الزنكيين والأمويين(١).

٢ ـ أوقاف تجهيز الجيوش: قال الله تعالى: ﴿ آنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَ اللَّا وَجَاهِدُواْ
 إِأْمُوْلِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١].

وتطبيقاً لهذه الآية التي تحض على الجهاد بالمال، وغيرها كثير، فقد قامت أوقاف تُصرف غلتها على المجاهدين، وتجهّز بها الجيوش(٢).

٣ ـ وقف تخليص الأسرى: الـذين يقعون في أيدي العدو، فيُصرف ذلك الوقف في سبيل افتكاكهم وتخليصهم، والتخفيف عنهم، ومشاركتهم مصابهم (٣).

٤ ـ تأمين ما يحتاجه المرابطون: من سلاح وذخيرة، وطعام، وشراب، وضمان الصرف على الأبراج والقلاع، وقاعات السلاح، مما ساهم في صد غزوات العدو ضد البلاد الإسلامية على مر العصور(٤).

# رابعاً ـ دور الوقف في المجال الصحي:

العناية بالصحة ومعالجة الأمراض عرفته الأمة منذ زمن بعيد، ويأتي الوقف ليقوم بدوره في هذا المجال، ويبرز دوره في النواحي الآتية:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: دور الوقف في التنمية، عبد العزيز الدوري، المستقبل العربي، بيروت، عدد ۲۲۱ (۷/ ۱۹۹۷م)، ص۸، دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية، سعيدوني، ص١٤٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: النظم الإسلامية، صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، ط٦، ١٩٨٢م، ص٣٦٩، من رواثع حضارتنا، السباعي، ص١٢٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف والمجتمع، يحيى محمد بـن جنيد الساعـاتي، كتاب الرياض، عدد ٣٩\_ ١٩٩٧م، ص٦٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف ودوره في تنمية المجتمع الإسلامي، محمد الـدسوقي، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، العدد ٦٤، القاهرة، د. ط، ٢٠٠٠م، ص٩٧.

انتشار المستشفيات: التي ينفَق عليها من غلَّة الوقف، وهي كثيرة متعددة،
 تتناول جميع الاختصاصات؛ العضوية، والعقلية، والعصبية(١).

٢ ـ توفير التمويل لتأليف كـتب الصيدلة والطب: مما ساعـد على كثرتها ووفرتها (٢).

٣ ـ تخفيف العبء عن الدولة: فيما تتحمله الأوقاف من مساهمات تؤدي إلى التقليل من الإنفاق الحكومي في مجال الصحة؛ لينصرف اهتمامها إلى نشاطات أخرى (٣).

### خامساً \_ دور الوقف في المجال التعليمي:

العلم مقياس رقى الأمم، وقد ساهم الوقف بهذا الرقي مساهمة كبيرة من خلال:

1 \_ تمويل المدارس: من خلال إنشاء الكتاتيب، والزوايا، والمساجد، والمدارس، ملتقى العلماء والمفكرين، وتأمين عيش الطلاب في تلك المدارس، حتى أصبحت تلك المساجد جامعات يؤمها آلاف الطلاب، مثل: جامع الأزهر، وجامع القرويين(3).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الإسلامي وأثره في الحياة الاجتماعية في المغرب، السعيد بوركيه، ندوى مؤسسات الأوقاف في العالم العربي الإسلامي، معهد البحوث والدراسات العربية، بغداد، ط، ١٩٨٣م، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوقف وبنية المكتبة العربية، يحيى محمود ساعاتي، مركز الملك الفيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، ط١، ١٠٨هـ ١٩٨٨م، ص١٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص٩٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الأوقاف والسياسة في مصر، البيومي، ص٢١ (مرجع سابق)، والحضارة الإسلامية، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، ص٢٠٠، الأوقاف والحياة الاجتماعية في مصر، محمد أمين، (٦٤٨ ـ ٩٢٣هـ، ١٢٥٠ ـ ١٥١٧م)، =

٢ - توفير الكتب وبناء المكتبات: مما أدى إلى انتشار الثقافة بين جميع فئات الشعب، بما فيها الفقراء العاجزين عن اقتناء الكتب النفيسة غالية الثمن، مثل اللقطاء، والأيتام، والإماء من النساء، الذين بفضل توافر الكتب بين أيديهم أضحوا علماء كباراً(١).

# سادساً ـ دور الوقف في المجال الديني:

لا تنفك المنشآت الدينية في غالبها عن الوقف، ومن ذلك:

1 - بناء المساجد، والتكايا، والزوايا: تُعد المساجد من أكثر المؤسسات التي تناولها الوقف بالإنشاء والرعاية، ليس بالبناء فحسب، بل برفع مرتبات العاملين فيها، أئمة، ووعاظاً وخدماً (٢)، ثم تأتي بعد ذلك التكايا والزوايا، التي كانت تقوم برعاية الفقراء والمسافرين المنقطعين في المأوى والطعام، وغير ذلك من النشاطات الدينية المختلفة (٣).

Y ـ مساعدة الناس في تأدية الشعائر الإسلامية: كانت هناك أوقاف تؤمِّن المأوى والسكن للحجاج في طريقهم، وفي إطعامهم يوم عرفة، وأوقاف تقدم الطعام للصائمين في شهر رمضان، وأخرى تؤمِّن المصاحف في أماكن معينة ليتسنى للناس قراءتها(٤).

<sup>=</sup> دار النهضة العربية، القاهرة، د. ط\_د. ت، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوقف وبنية المكتبة العربية، ساعـاتي، ص١٨ (مرجع سابق)، المكـتبات في الإسلام، محمد ماهر حمادة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٦، ١٩٩٤م، ص١٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوقف ودوره في تنمية المجتمع الإسلامي، الدسوقي، ص٩٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأوقاف والسياسة في مصر، البيومي، ص٣٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٥٥\_١٥٧ (مرجع سابق).

### سابعاً ـ دور الوقف في المجال الاقتصادي:

1 ـ ساهم في الإنفاق الاستهلاكي والاستثماري: حيث ينفَق من موارد الوقف على تأمين الغذاء والسكن والملابس، وغيرها، وتُستثمر بعض موارد الوقف في التجارة والصناعة والزراعة(١).

٢ - حفظ المال والأموال المنتجة: عن طريق استمراريتها دون توقف،
 والانتفاع بها مدة طويلة، ولأجيال متعاقبة (٢).

ولاشك أننا في حديثنا عن دور الوقف لم نسهب في شرح جميع ما ساهم به، بل ذكرنا ذلك مختصراً وموجزاً، وإن كان له أدوار أخرى كثيرة، لم يتسنَّ لنا التوسع في شرحها خشية الحشو والإطالة في مبحث ضمن فصل تمهيدي (٣).

### \* \* \*

# \* المطلب الثاني \_ مشكلات الوقف وما آل إليه في الوقت الحاضر:

عانى الوقف في الفترة الزمنية المتأخرة من مشكلات وتحديات أضعفت دوره، بحيث لم يَعُدُ خافياً على أحد ما يعانيه الوقف من جمود وعجز، يجعله قاصراً

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الدور التنموي للوقف الإسلامي، يوسف خليفة اليوسف، مجلة العلوم الاجتماعية، جامعة الكويت، مجلد ۲۸، عدد ٤ (شتاء ٢٠٠٠م)، ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: دور الوقف في النمو الاقتصادي، صالح كامل، مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، عدد ١٥٥ ـ ١٩٩٤م، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفصيل حول دور الوقف يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، من ص٣٧ حتى١٦٠ (مرجع سابق). وقد اعتمدت على خطوطه العريضة في حديثي عن دور الوقف، وفي إرشادي إلى المصادر المفيدة في ذلك ومراجعتها ومطابقتها.

عن القيام بالدور المنشود منه، ولهذا أسباب كثيرة منها:

١ ـ سيطرة الدولة على الأوقاف: حيث ألحقت ممتلكات الأوقاف بالوزارات،
 مما أدى إلى ضعف المبادرة الأهلية، وفقد الوقف لقيمته الاستقلالية(١).

٢ ـ إلغاء الأوقاف: وتصفيتها في بعض الدول، وعلى سبيل المثال: ما ألغاه محمد علي من الأوقاف في مصر، مما أفقده تأييد العلماء، وفي القرن العشرين عمدت بعض الدول الحديثة إلى تصفية الوقف، كما في تركيا وتونس وغيرها(٢).

٣ جمود فقه الوقف: حيث حَوَّلت الضوابطُ \_ في فقه الوقف \_ الوقف إلى
 صيغة جامدة لا يمكن تعديلها، وعدم الاعتماد على الاجتهاد في تطوير فقه الوقف (٣).

٤ - سرقة بعض الأوقاف ونهبها: بسبب الظروف الاجتماعية والأمنية المختلفة التي مرت بها تلك البلاد، والاعتداء عليها، والاستهتار برعايتها من قبل الموظفين القائمين (٤) على شؤونها، ممن لم يكن عندهم وَرَع ديني، فسهلوا السرقة والنهب لهذه الممتلكات الوقفية.

عدم تقدير قيمة الوقف جيداً: حيث توهم الكثير، بساطة دوره، ولم
 يعرفوا ما يشكله من قوة في الميزانية، حيث بلغت الأوقاف في مصر في القرن الثاني

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٦٧ وما بعدها (مرجع سابق). سابق)، والدور التنموي للوقف الإسلامي، اليوسف، ص١٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص٢٧ (مرجع سابق)، والوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٧١، ١٧٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف ودوره في تنمية المجتمع الإسلامي، الدسوقي، ص٦٨ \_ ٦٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف وبنية المكتبة العربية، ساعاتي، ص١٧٩ (مرجع سابق).

عشر الهجري حوالي ثلث الأراضي الزراعية، فضلاً عن أوقاف الدور والحوانيت(١).

٦ ـ كثرة مشاكل الوقف الذري: والشكاوى المتعلقة بسوء إدارته، مما فتح الباب الإلغائه في كثير من الدول وتصفيته، كما في لبنان، ومصر، وسوريا، والعراق، والمغرب(٢).

٥٥٥

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوقف ودوره في تنمية المجتمع الإسلامي، الدسوقي، ص٤٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: تحولات العلاقة بين نظام الوقف، ومؤسسات المجتمع المدني في بلدان الهلال الخصيب، مروان قباني، ندوى نظام الوقف والمجتمع المدني في الوطن العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط١، ٢٠٠٣م، ص٧٠٨ ـ ٧٢٢.









# رِلْبِي اللَّهُوَّلِ حقيقة المال وبيان أقسامه

\* المطلب الأول \_ مفهوم المال لغة واصطلاحاً.

المال هو محل الملكية، ومحل المعاملات كالبيع، والإجارة، والشركة، والوصية، وهو ضرورة من ضروريات الحياة، وجاءت مقاصد الشريعة بحفظه، كما جاءت بحفظ الدين، والعقل، والنفس، والنسل(۱)؛ ولذا سنذكر تعريفه في اللغة، واصطلاح الفقهاء.

المال: لغة: «ما ملكته من شيء... وقال ابن الأثير: المال في الأصل: ما يُملك من الذهب والفضة، ثم أُطلق على كل ما يُقتَنى ويُمْلك من الأعيان»(٢).

اصطلاحاً: وردت له عدة تعاريف متقاربة عند الجمهور، بخلاف الحنفية:

عند الحنفية: «هو ما يميل إليه الطبع، ويمكن ادخاره إلى وقت الحاجة، منقولاً كان أو غير منقول»(٣).

وهو تعريف ناقص؛ لأنه لا يشمل الخضروات والفواكه، والتي لا يمكن

<sup>(</sup>١) يُنظر: الموافقات، الشاطبي، ٢/ ٩ ـ ١٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ابن منظور، ١١/ ٦٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣ (مرجع سابق).

ادخارها كما لا يمكن إخراجها عن المالية، وهو يُحَكِّمُ الطبع، وهو غير مستقر بين وقت وآخر وبين إنسان وآخر (١).

وقـال ابن نجيم (٢) مـن الحنفية: «وفي الحـاوي القدسي: المال اسم لغير الآدمي، خُلق لمصالح الآدمي، وأمكن إحرازه والتصرف فيه على وجه الاختيار»(٣).

«فخرج بهذا التعريف الأمور المعنوية التي لا تقبل طبيعتها البقاء والادخار، كالمنافع المجردة مثل سكن الدار وركوب السيارة، والحقوق المحضة كحق التعلي وحق المسيل»(٤).

عند المالكية: «ظاهر المال إذا أُطلِقَ يشمل العين، والعَرَضَ» وفُسِّرَ «العَرَضُ» بكونه «منفعة أو معنى لا يمكن عقلاً الإشارة إليه حِسّاً، إلا إذا أُضيف إلى مصدره وأمكن استيفاؤه»(٥).

عند الشافعية: «لا يقع اسم المال إلا على ما له قيمة يباع بها، وتلزم متلفه

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، دار الفكر، دمشق، ط٤، الإعادة التاسعة، ٤/ ٢٨٧٦، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.

<sup>(</sup>۲) ابن نجيم: زين الدين بن إبراهيم بن نجيم الحنفي، أخذ العلم عن شرف الدين البلقيني، وشهاب الدين الشلبي وغيرهم، من مؤلفاته: الأشباه والنظائر، توفي سنة ٩٦٩هـ. يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي الهندي، دار الأرقم، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ)، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٣) البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الأوراق النقدية، د. أحمد حسن، ص١٣٨ (الأوراق النقدية في الاقتصاد الإسلامي، د. أحمد حسن، دار الفكر، دمشق، ط٢، ١٤٢٢هـ)، ويُنظر: فقه المعاوضات، د. أحمد الحجي الكردي، مطابع مؤسسة الوحدة، منشورات جامعة دمشق ١٩٨٧م)، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٥) شرح حدود ابن عرفة: ابن عرفة الرصَّاع التونسي، ط١، تونس ١٣٥٠هـ، ص٣٨٠.

وإن قَلَّتْ. . . والمتموَّل ما يُقدَّر له أثر في النفع . . . »(١).

عند الحنابلة: «المال ما فيه منفعة مباحة لغير حاجة أو ضرورة، كعقار وجمل ودود قز، . . . أما ما لا نفع فيه، كالحشرات، وما فيه نفع محرم . . . فليس مالاً»(٢).

ويمكن لنا أن نجمع بين هذه التعاريف لنقول في تعريف المال: هو ما يملكه الإنسان ويحوزه، مما له قيمة ونفع، عيناً كان أم منفعة، يُلزَم مُثلفُه بضمانٍ، منقولاً كان أو ثابتاً.

\* \* \*

### \* المطلب الثاني \_ أقسام المال:

قسم الفقهاء المال عدة تقسيمات باعتبارات مختلفة، أهمها:

### أولاً \_ من حيث العينية:

يقسم المال من حيث العينية إلى: أعيان من جهة وحقوق ومنافع من جهة أخرى، والأعيان: هي التي لها مادة وجرم محسوس، كالدار، والسيارة... أما المنفعة: «هي الفائدة الناتجة من الأعيان، كسكنى الدار، وركوب السيارة ونحو ذلك»(٣).

والحق: «اختصاص يُقِرُّ به الشرع، سلطةً على شيء أو اقتضاء أداء من آخر،

 <sup>(</sup>١) الأشباه والنظائر: جلال الدين السيوطي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الأخيرة
 ١٣٥٦هـ ١٩٣٨م، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) المغني، ابن قدامة، مع الشرح الكبير، ٥/ ٤٣٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٧٧ (مرجع سابق).

تحقيقاً لمصلحة معينة»(١) وبعبارة أخرى: «الحق: هو ما يقرره الشرع لشخص من اختصاص يؤهله لممارسة سلطة معينة أو تكليف بشيء، فهو قد يتعلق بالمال كحق الملكية، وحق الارتفاق بالعقار... وقد لا يتعلق بالمال كحق الحضانة...»(١).

وقد حصر الحنفية معنى المال في الأعيان المادية، وأما المنافع والحقوق فليست أموالاً عندهم، إنما هي ملك لا مال(٣).

أما الجمهور من المالكية، والشافعية، والحنابلة، فالمنافع والحقوق أموال عندهم؛ لأنها المقصودة من الأعيان<sup>(١)</sup>، وهو الصحيح الراجح؛ لأنها لا يمكن إلا أن تكون كذلك، نظراً لفائدتها ونفعها وقصد الناس لها.

# ثانياً ـ من حيث إباحة الانتفاع وحرمته:

ويُقسم المال أيضاً من حيث إباحة الانتفاع وحرمته إلى: مُتَقَوَّم وغير مُتَقَوَّم. فالمتقوم: ما كان محرزاً، وأباح الشرع الانتفاع به كالعقارات والمطعومات.

وغير المتقوم: ما لم يُحْرَز، أو ما لا يباح الانتفاع به في الشرع إلا في حالة الاضطرار كالخمر (٥).

<sup>(</sup>۱) الحق ومدى سلطان الدولة في تقييده، الدكتور: فتحي الدريني، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۲، ۱۹۷۷م، ص۱۹۳

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٥/ ٥٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الموافقات، الشاطبي، ٢/ ١٧، والأشباه والنظائر، السيوطي، ص٣٢٧، وكشاف القناع، البهوتي، ح١/ ٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٤/ ١١١ وما بعدها (مرجع سابق).

## ثالثاً \_ من حيث استقراره في محله وعدم استقراره إلى: عقار ومنقول:

فالعقار: هو مالا يقبل النقل من مكان لآخر، وهو عند الحنفية الأرض لا غير، أما عند المالكية فيشمل الأرض وما اتصل بها من بناء أو شجر(١).

والمنقول: هو ما يُنقل ويحول من مكان لآخر، سواء كان حيواناً أو سلعة أو أداة من الأدوات(٢).

# رابعاً \_ من حيث تماثل آحاده أو أجزائه وعدم تماثلها إلى: مثلي وقيمي:

فالمثلي: «ما له مثيل أو نظير في الأسواق من غير تفاوت في أجزائه أو وحداته تفاوتاً يُعتدُّ به في التعامل، والأموال المثلية أربعة: المكيلات، والموزونات، والعدديات المتقاربة في الحجم كالجوز والبيض، وبعض أنواع الذرعيات، وهي التي تتساوى أجزاؤها دون فرق يُعتدُّ به كأثواب الجوخ...».

والقيمي: «هو ما ليس له نظير أو مثل في السوق، أو له مثل ولكن مع التفاوت المعتدِّ به بين وحداته في القيمة، مثل أفراد الحيوان والأراضي. . . ».

والمال المتقوم أعم من القيمي؛ لأنه يشمل القيمي والمثلي (٣).

# خامساً \_ من حيث بقاء عينه بالاستعمال وعدم بقائها إلى: استهلاكي واستعمالي:

فالاستهلاكي: هو الذي لا يمكن الانتفاع به إلا باستهلاك عينه كالطعام، والنقود التي تُستهلك بخروجها من يد مالكها، وإن كانت أعيانها باقية بالفعل.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٤٠٨، بداية المجتهد، ابن رشد، ٢/ ٢٥٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٨١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٨٥ (مرجع سابق).

والاستعمالي: هو ما يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه، كالعقارات والمفروشات والكتب ونحوها، دون أن يهلك من استعماله لأول مرة، بغض النظر عن حالات الاستعمال المتكررة(١).

لذا فإن التقسيم الأول للمال يدفعنا للحديث عن حكم وقف المنافع والحقوق، القديمة منها كحق الارتفاق، والحديثة منها كحق التأليف وبراءة الاختراع، ومنافع الآلة الصناعية.

والتقسيم الثاني يدفعنا للحديث عن حكم وقف ما ليس بمتقوم شرعاً كآلات اللهو، وكلب الصيد والحراسة، وهذا ما أفردت له الحديث في هذا الفصل، لنخلص بعد دراسة هذه التطبيقات إلى بيان موقف الفقهاء من اعتبار مالية الموقوف أو عدم اعتبارها ضابطاً للموقوف، مع بيان الراجح من مفهوم المالية المطلوب في الموقوف وما يندرج تحته.

أما التقسيم الثالث والرابع والخامس، فيدفعنا للحديث عن وقف العقار والمنقول (المثلي منه والقيمي)، (الاستهلاكي والاستعمالي)، وهذا ما أفردت له الحديث في الفصل الثاني.

#### \* \* \*

### \* المطلب الثالث \_ مصدر مالية الأشياء عند الفقهاء:

قبل الحديث عن وقف الحقوق، لابد من التعرف على مناط مالية الأشياء مادية كانت أم معنوية \_ عند الفقهاء:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٩١، والأوراق النقدية في الاقتصاد الإسلامي، د. أحمد حسن، ص١٤٥ (مرجعان سابقان).

حيث اشترط الحنفية لتحقق صفة المالية توافر العينية والقيمة، وأكدوا مفهوم العينية المطلوب باشتراط الحيازة وإمكان الادخار، وبذا أخرجوا الحقوق والمنافع من مفهوم المالية، حيث لا تتوافر فيها العينية(١).

أما جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة، فاشترطوا المنفعة لتحقق صفة المالية، والتي بدورها يقدِّرها عرف الناس:

فقد عَرَّفَ المالكية المال بأنه «ما يقع عليه الملك، ويستبد به المالك»(٢).

إذاً: تمكين الشارع للمالك من محل الملك، يجعل ذلك مالاً يمنع غيره من استخدامه إلا بإذنه.

فقدرته على التصرف في شيء تصرفاً صحيحاً شرعاً تجعل من هذا الشيء مالاً، فالملك أساس المالية، «ومعلوم أن الملك لا يجري إلا فيما فيه نفع، وما له قيمة عرفاً بداهة؛ لأنه اختصاص، ولا معنى للاختصاص بشيء لا نفع فيه، ولا قيمة له، والملك معنى شرعى، أو مجرد علاقة معنوية شرعية.

فتلخص: أن الملك والمنفعة كليهما معنيان شرعيان، أحدهما حق والآخر مال $^{(7)}$ .

وأما الشافعية: فتعريفهم للمال فيه معنى المنفعة واعتبار العرف فيها «لا يقع اسم المال إلا على ما له قيمة يباع بها، وتلزم مُتلِفَهُ، وإن قَلَت، وما لا يطرحه الناس . . . »(1).

<sup>(</sup>١) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٥/ ٥٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الموافقات، الشاطبي ـ وهو من المالكية ـ، ٢/ ١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الـفقه الإسلامي المقـارن، د. محمد فتحي الـدريني، منشورات جـامعة دمشق، ط٧، (١٤١٧هــ ١٩٩٨م)، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) الأشباه والنظائر، السيوطي ـ وهو من الشافعية ـ، ص١٩٧ (مرجع سابق).

وهـذا يعني أن منفعة الأشياء وسلطة العرف في تقديرها هي مناط مالية الأشياء، حيث يتضح من التعريف بألفاظه التي تدل على العموم أن ما يقع عليه اسم المال وما يقوِّمه الناس، وما يضمن متلفه، وما لا يطرحه الناس، كل ذلك مرجعه للعُرف في تقدير المنفعة.

وتظهر المنفعة واضحة كمناط للمالية في تعريفهم للمال: «إن المال ما فيه منفعة مباحة لغير حاجة وضرورة؛ كعقار، وجمل، ودودة قز، وديدان لصيد، وطير لقصد صوته كبلبل وببغاء.

وأما ما لا نفع فيه كالحشرات، وما فيه نفع محرم كالخمر، وما لا يباح إلا لضرورة كالميتة، وما لا يباح اقتناؤه إلا لحاجة فليس بمال»(١).

والمنفعة ليست عين الشيء المادي، بل أثره، فنلاحظ من التعريف أن ما لا نفع فيه ولو كان عيناً لا يُعد مالاً كالحشرات، أما ما فيه نفع يدرك بالعقل والعرف فهو مال، حتى وإن كان محقراً بين الناس كالديدان إذا استُخدمت طُعماً لصيد الأسماك.

ويهذا نخلص إلى: أن جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة جعلوا المنفعة والعُرفَ في تقديرها مناطأ للمالية، وبعبارات تحوم حول هذا المعنى، بخلاف الحنفية الذين جعلوا العينية شرطاً لابد منه إضافة للمنفعة والقيمة.

وعليه: فإن الحقوق والمنافع تدخل في المالية عند الجمهور، ولا تدخل في مفهوم المال عند الحنفية، وهذه مقدمة لا بد منها قبل التعرف على حكم وقف الحقوق والمنافع عند الفقهاء، وهو ما سنأتى عليه إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) المغني، ابن قدامة، مع الشرح الكبير، ٥/ ٤٣٩ (مرجع سابق).



### \* المطلب الأول ـ مذاهب الفقهاء في وقف المنافع:

اختلف الفقهاء في حكم وقف المنافع على ثلاثة أقوال:

القول الأول: وقال به الحنفية: يجوز وقف الحقوق تبعاً، ولا يجوز وقفها مستقلة إلا استثناءً، حيث ذهبوا إلى أن الحقوق المجرَّدة والمنافع ليست أموالاً، ولذا فلا يصح وقفها دون الأعيان القائمة بها، أما وقفها تبعاً فيصح، كحق الشرب والمرور تبعاً لوقف العقار؛ لأن من الأحكام ما يثبت تبعاً ولا يثبت مقصوداً(١) اتباعاً للقاعدة الفقهية: (يُغتَفَرُ في التَبَع، ما لا يُغتَفَرُ في الأصل)(٢).

ومع ذلك فقد أجاز الحنفية وقف المنفعة استثناءً في الأحكار، والأحكار:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٣٩٣\_ ٣٩٥ (مرجع سابق)، والبحر الرائق شرح كنز الدقائق، زين الدين بن نجيم الحنفي، دار المعرفة، بيروت، ط٣، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، ٥/ ٢١٦.

ـ والفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ١٠/ ٧٦٣٤ (مرجع سابق).

\_ ورؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، د. وهبة الزحيلي، دار المكتبي دمشق، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، ص٤٩.

ـ والوصايا والوقف، د. وهبة الزحيلي، ص١٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: المدخل الفقهي، القواعد الكلية والمؤيدات الشرعية، د. أحمد الحجي الكردي، منشورات جامعة دمشق، ط٨، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م، ص١٠٠ (م٥٤) (يُغتفر في التوابع ما لا يُغتفر في غيرها).

هي الأراضي المملوكة للدولة، تعطيها لبعض الناس يستغلونها مقابل ضريبة يؤدونها، وتستقر أيديهم عليها، ولا يتعرض لهم أحد، ولا تخرجهم الدولة منها طالما استمروا في دفع أجرتها وضريبتها للدولة(١).

وهذه الأراضي لا يصح وقفها من قِبَلِ الناس الذين يستغلونها؛ لأنهم ليسوا بمالكين لها(٢)، غير أن فقهاء الأحناف أجازوا وقف البناء في هذه الأرض، وحوانيت السوق المبنية على أرض من أراضي الأحكار(٣).

جاء في «أحكام الأوقاف» للخصّاف(؛): «قلت: فما تقول في حوانيت السوق، لو أن رجلاً وقف حوانيت من حوانيت السوق؟ قال: إن كانت الأرض إجارة في أيدي القوم الذين بنوها لا يخرجهم السلطان عنها، فالوقف جائز فيها من قبل أنا قد رأيناها في أيدي أصحاب البناء يتوارثونها وتُقسم بينهم، لا يتعرض لهم السلطان فيها ولا يزعجهم عنها، وإنما له عليهم غلة يأخذها منهم، قد تداولتها أيدي الخلف عن السلف، ومضى عليها الدهور، وهي في أيديهم يتبايعونها ويؤجرونها، وتجوز فيها وصاياهم، ويهدمون بناءها ويغيرونه ويبنون غيره،

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. محمد سراج، سعد سماك للنسخ والطباعة، القاهرة، د. ط، ١٤١٢هـ ١٩٩٣م، ص٧٥ \_ ٧٦.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٤، والفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. محمد سراج، ص٧٥ ــ ٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الخصَّاف: أبو بكر أحمد بن عمرو الشيباني، الإمام الصدر الكبير والعلم الشهير، المعروف بالخصَّاف، قاضي القضاة ببغداد المتوفى سنة ٢٦١ه، كان فرضياً، حاسباً، عارفاً بمذهب أبي حنيفة، له كتاب: الشروط والنفقات وأدب القاضي وغيرها. يُنظر: (طبقات الفقهاء: الشيرازي، تحقيق: خليل الميس، دار القلم، بيروت، د. طـد. ت)، ص١٤٦.

فكذلك الوقف فيها جائز »(١).

القول الثاني: يجوز وقف الحقوق والمنافع مطلقاً، ذهب إلى ذلك المالكية، حيث أجازوا وقف الحقوق والمنافع لأنها أموال متقومة عندهم، ومن هذه المنافع المملوكة بأجرة: منفعة الخلور(۱)، فيجوز وقفها، كما أفتى بذلك جمع من العلماء، منهم الشيخ أحمد السنهوري، وما عليه عمل أهل مصر، وأفتى به الناصر اللقاني(۱)،

وبعبارة أخرى: الخلوُّ: «يُطلق على استحقاق المستأجر وضع يده على الحانوت، في مقابلة الدراهم التي دفعها للمالك أو الواقف أو المتولي، وعلى تلك الدراهم أيضاً... وهو يعطي صاحبه القرار ما دام لم يدفع له المبلغ، بخلاف الأحكار؛ فإن له القرار ما دام هو يدفع الحكر» (الوقف، عبد الجليل عبد الرحمن عشوب، دار الآفاق العربية، القاهرة، ط١، ١٠٤٠هـ ٢٠٠٠م)، ص١٠٤٠.

ويختلف عن الإجارة «التي تنتهي بانتهاء مدتها ما لم يتفق الطرفان على تجديدها» يُنظر: (الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٨٦٣) (مرجع سابق).

(٣) اللقاني: هو أبو عبدالله محمد بن الحسن، العلامة النظار الأصولي، وُلد سنة ٨٧٣ه، قرأ العلم نحواً من ستين سنة، إليه انتهت رئاسة العلم، له: حاشية على جمع الجوامع، وحاشية على شرح السعد في العقائد، تصدق بماله قبل وفاته بيده على طلبة العلم الفقراء، توفي سنة ٩٥٨ه.

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>Y) الخلو المتعارف في الحوانيت: «هو أن يجعل الواقف أو المتولي أو المالك على الحانوت قدراً معيناً يؤخذ من الساكن، ويعطيه به تمسكاً شرعياً، فلا يملك صاحب الحانوت بعد ذلك إخراج الساكن الذي يثبت له الخلو، ولا إجارتها لغيره ما لم يدفع له المبلغ المرقوم، فيُفتى بجواز ذلك قياساً على بيع الوفاء، الذي تعارفه المتأخرون احتيالاً على الربا، حتى قال في مجموع النوازل: اتفق مشايخنا في هذا الزمان على صحة بيعه لاضطرار الناس إلى ذلك» (رد المحتار، ابن عابدين، ٩/ ٣٠ ـ ٣٠) (مرجع سابق).

حيث أجازوا بيع الخلو، وإرثه.

وعليه: فمن استأجر داراً مدة معلومة، فله وقف منفعتها في تلك المدة، وينقضي الوقف بانتهاء تلك المدة؛ لأن المالكية لا يشترطون التأبيد في الوقف، ولأنه قد ملك المنفعة، بخلاف الموقوف عليه؛ فإنه لا يملك المنفعة بل الانتفاع، وهو لا يجيز له وقف تلك المنفعة، حيث لا ملكية له على رقبة الموقوف ولا على منفعته بأجرة(١).

وبعبارة أدق: فإن للمالك والمستأجر وقف المنفعة، بخلاف الموقوف عليه فلا يملك ذلك.

جاء في حاشية الدسوقي (٢): «أنه يصح وقف كل مملوك ولو بالتعليق، سواء كان عقاراً أو منقولاً، أو منفعة »(٣).

وقال الحطَّاب(؛): «الظاهر قول ابن عرفة بصحة الحبس في المستأجر؛ لأن

<sup>= (</sup>يُنظر: شجرة النور، ص٢٧١: شجرة النور الزكية، محمد محمد مخلوف، بيروت، دار الكتاب العربي، ١٩٣١م).

<sup>(</sup>١) يُنظرِ: حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) الدسوقي: محمد بن عرفة، أبو عبدالله، الفقيه المالكي، متبحر في الأصول، والتفسير، والنحو، والحديث، من كتبه: الحدود وتفسير القرآن، توفي سنة ۸۰۳ه في تونس. يُنظر: (الديباج لمذهب، ابن فرحون العمري، مصر، ط١، ١٣١٥هـ)، ص ٣٣٧، و(الضوء اللامع، السخاوي، مكتبة القدسي، القاهرة، د. ط، ١٣٥٣هـ)، ٩/ ٢٤٠، و(الأعلام، الزركلي، ٧/ ٢٧٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي، ٤/ ٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الحطَّاب: محمد بن محمد بن عبد الرحمن الرعيني، فقيه مالكي، وُلد بمكة ٩٠٢هـ، ومات بطرابلس سنة ٩٠٤هـ، من كتبه: مواهب الجليل في شرح مختصر خليل، وهدية السالك. =

الوقف لا يُشترط فيه التأبيد، ولا يُشترط كون المحبس مالك الرقبة، بل ما هو أعم كالمنفعة، وإلى ذلك أشار خليل(١) بقوله (وإن بأجرة)»(١).

القول الثالث: لا يجوز وقف المنافع والحقوق، وهو مذهب الشافعية والحنابلة (٣).

وممن قال بذلك الجعفرية، واحتجُّوا على ذلك بأنه لا ينطبق عليه مفهوم الوقف الذي هو تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة (٤).

أما الشافعية والحنابلة: فبالرغم من أنهم قد عدُّوا الحقوق والمنافع أموالاً (٥٠)،

<sup>=</sup> يُنظر: شجرة النور الزكية، ص٢٧٠، الفتح المبين، المراغي، ٣/ ٧٥، الأعلام، الزركلي، ٧/ ٥٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) خليل: هو خليل بن إسحاق بن موسى، ضياء الدين الجندي، الفقيه المالكي، من أهل مصر، كان مدرس المالكية بالشيخونية، (أكبر مدرسة بمصر آنذاك) وقام بالإفتاء والتصنيف، من كتبه: المختصر، وهو أشهر مختصر في فقه المالكية، وعليه المعول، وله أكثر من ستين شرحاً وحاشية، وله التوضيح، والمناسك، توفي سنة ٧٧٦ه في مصر.

يُنظر: الدرر الكامنة، العسقلاني، ٢/ ١٧٥، الديباج المذهب، ابن فرحون، ص١١٥، الأعلام، الزركلي، ٢/ ٣٦٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) مواهب الجليل محمد بن عبد الرحمن الرعيني المعروف بالحطَّاب، تحقيق: زكريا عمرات، دار عالم الكتب، السعودية ـ الرياض، طبعة خاصة، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م)، ص٧/ ٦٢٩.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق)، شرح منتهى الإرادات، المسمى دقائق أولي النهى بشرح المنتهى، منصور البهوتي ١٠٥١ه، تحقيق: عبدالله تركي، مؤسسة الرسالة، ط١، ٢٢١هـ - ٢٠٠٠م، ٤/ ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه على المذاهب الخمسة (الأربعة + الجعفرية) محمد جواد مغنية ١٩٦٠م، دار الجود، بيروت، ط٧، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م، ص٥٩٥.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الأشباه والنظائر، السيوطي، ص١٥٨، والمغني، ابن قدامة، ٥/ ٤٣٩ (مرجعان =

غير أنهم لم يجيزوا وقف المنافع كالحنفية؛ لأنهم اشترطوا في الموقوف أن يكون عيناً، واحترزوا بذلك عن المنفعة (١)، حتى وإن ملكها مؤبداً كالموصى له بالمنافع، فلا يصح له وقفها أيضاً (١).

وكذلك فإنهم اشترطوا في العين الموقوفة أن تصعَّ إجارتها، وبذلك احترزوا عن الخَلُوات (٣).....عن الخَلُوات (٣)....

- (۱) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين على حل ألفاظ المعين، عثمان شطا الدمياطي ١٣٠٠ه، تحقيق: محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ٣/ ٢٧٤، ونهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، ابن شهاب الدين الرَّملي ١٠٠٤هـ، المكتبة الإسلامية لصاحبها رياض الشيخ، د. ت\_د. ط، ٥/ ٣٥٦، وشرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).
- (٢) يُنظر: حاشية الرشيدي على نهاية المحتاج ١٠٩٦ه، مطبوع بهامش نهاية المحتاج للرملي ١٠٠٤ه، المكتبة الإسلامية \_ لصاحبها رياض الشيخ، د. ط\_د. ت، ٥/ ٣٥٧.
- (٣) الخلو المتعارف عليه اليوم يُعرف بأنه: تنازل المستأجر عن منفعة العقار مقابل بدل من دون مراعاة مدة الإجارة. (نظرية الأجور، د. أحمد حسن، ص١٢٢) (مرجع سابق). وقد أجاز مجمع الفقه الإسلامي الخلو تخريجاً على إجارة المستأجر العين المستأجرة في المدة التي يملك فيها المنفعة، (مجلة مجمع الفقه الإسلامي، الدورة الرابعة، العدد الرابع، ج٤، جدة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ص٢٣٢٩ ـ ٢٣٣٠). ولا يصح تخريج خلو الحوانيت على مسألة إجارة العين المستأجرة؛ لأن تلك الإجارة تخالف مضمون الخلو المتعارف عليه من عدم انضباطه بمدة، وهو ما نص المجمع على تحريمه. (نظرية الأجور، د. أحمد حسن، ص٢٢٦) (مرجع سابق). ولم يتحدث الفقهاء قديماً عن الخلو المتعارف اليوم، أما المتأخرون من الفقهاء: فقد قال بصحة الخلو كثرة من متأخري الحنفية والمالكية، مثل =

<sup>=</sup> سابقان)، والأحوال الشخصية (الأهلية \_ الوصية \_ الوقف \_ التركات) أحمد الحجي الكردي، منشورات جامعة دمشق، ط٧، ٢٠٠١م \_ ١٤٢١هـ، ص٢٠٢.

فلا يصح وقفها عندهم (١)، كما لا يصح وقف منفعة العين المستأجرة، فمن استأجر داراً أو أرضاً لمدة معينة فلا يصح منه وقف منفعتها (٢)؛ وذلك لأنه مَلَكَ المنفعة وحدها دون الرقبة، والمنفعة فرع عن الرقبة وتابعة لها، فلا يصح وقفها منفردة عن العين حتى وإن صَحَّت إجارتها (٣).

ولأنها \_ كما قال الشيعة الإمامية \_ ليس لها وجود خارج عن العين، فلا يمكن الانتفاع بها مع بقائها، ولا يمكن استيفاؤها مجردة عن العين، وإذا استحال الانتفاع امتنع جواز الوقف(٤).

### \* المناقشة والترجيح:

نلاحظ أن الذين أجازوا وقف المنفعة تبعاً قد خالفوا هذا القول في الأحكار،

الشيخ سيدي محمد البوني، والشيخ الرهوني، والشيخ النماق، وناصر الدين اللقاني، وابن عابدين، وقال ببطلانه جمع كثير من فقهاء المالكية، منهم الشيخ ميارة، والشيخ عبد الواحد بن عاشر، والجلالي. (البيوع الشائعة وأثر ضوابط المبيع على شرعيتها، د. محمد توفيق رمضان البوطي، دار الفكر، دمشق، ط٥، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م، ص٢٣٥ وما بعدها).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج ۱۰۸۷ه، مطبوع بهامش نهاية المحتاج للرملي المحتاج الرملي على نهاية المحتاج الرملي المحتبة الإسلامية \_ لصاحبها رياض الشيخ، د. ط ـ د. ت، ٥/ ٣٥٧.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: حواشي الشرواني وابن قاسم العبادي على تحفة المحتاج بشرح المنهاج، ضبطه وصححه الشيخ عبد العزيز الخالدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م، ٨/ ٢٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشيتا قليوبي وعميرة على منهاج الطالبين، أحمد سلامة القليوبي وأحمد البرلسي عميرة، دار إحياء الكتب العربية، د. طـد. ت، ٣/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٤، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٣ (مرجعان سابقان).

فأجازوا وقف المنفعة لمن لا يملك العين، ولا وجه للتفريق بين الأحكار وغيرها ممن يملكون المنفعة دون العين كالمستأجر مثلاً، «فإذا استأجر شخص داراً أو حانوتاً ونحوهما من المنازل، فله الانتفاع بها كيف شاء؛ من السكن بنفسه، أو إسكان غيره بالإجارة أو بالإعارة»(۱).

وإذا كان يجوز له إيجار ما قد استأجره، أفلا يجوز له وقف ما استأجره؟ وكلاهما يشترك في إباحة المنفعة لغيره، الأول بأجرة والثاني بدونها، ثم إن الذين منعوا وقف المنفعة مطلقاً فهم محجوجون بما ذهبوا إليه من أن الحقوق والمنافع أموال، ومتى تحققت المالية فلا داعي للتفريق بين ما هو عين وما هو منفعة، ثم إنها يمكن استيفاؤها حتى ولو لم يكن الواقف مالكاً للعين، كما يمكن استيفاؤها من المستأجر وهو ليس بمالك للعين.

وبذا نخلص إلى ترجيح القول الثاني القائل بجواز وقف المنفعة والحقوق؛ حيث إنها أموال، ويمكن استيفاؤها حتى ولو لم يملك الواقف عينها، يقوي ذلك أن الموقوف عليه لا يختلف استيفاؤه للمنفعة بين أن يكون الواقف مالكاً للعين، أو مستأجراً لها، أو موصى له بمنفعتها، فما يهمُّه هو الانتفاع، وهو متحقق في كل تلك الصور، والله سبحانه أعلم.

\* \* \*

# \* المطلب الثاني ـ التطبيقات المعاصرة في وقف المنافع:

المنفعة: «هي الفائدة الناتجة عن الأعيان؛ كسكني الدار وركوب السيارة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٥/ ١٩ وما بعدها، والفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٨٤٢ (مرجعان سابقان).

ولبس الثوب ونحو ذلك ١٠٠٠.

وتُعدُّ المنفعة متقومة إذا توافر فيها شرطان:

أولاً: أن يتعارف الناس على أن لها قيمة (٢).

ثانياً: أن يكون الانتفاع بها مباحاً في الشرع(٣).

وقد أفرز العرف في وقتنا الحاضر صوراً جديدة من المنافع المتقومة، فما حكم وقفها على جهة التأبيد؟.

# أولاً \_ وقف منافع الآلة الصناعية:

بناءً على ما رجح لدينا من صحة ما ذهب إليه القائلون بجواز وقف المنافع وحدها(٤)، فإننا يمكن أن نتصور آلة صناعية كآلة نسيج مثلاً، يوقف صاحبها منافعها

مغني المحتاج، الشربيني، ٢/٢ ـ ١١، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ١٥٢ (مراجع سابقة). ويلاحَظ أن الحنفية وإن اشترطوا العينية لكون الشيء مالاً، لكنها عندهم ليست مصدراً لمالية الشيء، فمالية الشيء لا تُستمد من كونه عيناً، كحبة الشعير لها عين ووجود خارجي ومع ذلك فليست بمال؛ لأنها لا قيمة لها عرفاً.

يُنظر: (الأوراق النقدية، د. أحمد حسن، ص١٤١ مرجع سابق).

يقول ابن عابدين: «والمالية تثبت بتمول الناس كافة أو بعضهم، والتقوم يثبت بها ويإباحة الانتفاع به شرعاً، فما يباح بلا تمول لا يكون مالاً كحبة حنطة، وما يُتمول بلا إباحة انتفاع لا يكون متقوماً كالخمر...» (رد المحتار، ابن عابدين، ٤/٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الأشباه والنظائر، السيوطي، المكتبة التجارية، القاهرة، ١٣٥٩هـ، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣، بداية المجتهد، ابن رشد ٢/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مراجع سابقة).

دون عينها، لتأمين دخل للموقوف عليه لفترة محددة، على شكل دخل دوري، أو دفعات متساوية.

ويكون ذلك بأن ينص الواقف على التبرع بإيرادات أصل استثماري معين، يوقف لفترة زمنية محددة، يعود بعدها الأصل للواقف.

ويسمى هذا في النظام الأمريكي: الهدية المؤقتة (temporary gift)، ويعامَل هناك المعاملة الضريبية المميزة نفسها التي يعامَلها الوقف من حيث التخفيض، ويكون بأن تخصَّص إيرادات هذا الأصل لجهة من وجوه البر، كجمعية إسلامية في مكان معين، ولزمن محدد كعشر سنوات مثلاً.

ويمكن أن يكون الموقوف عليه هو نفسه الأمين عليها، يقوم برعاية هذا الأصل واستثماره وتوزيع إيراده على المستحقين له، الذين إما أن يكونوا أيتاماً حتى يكبروا مثلاً، أو أرملة حتى تتزوج، أو لوجه من وجوه البرّ لعدد محدد من السنوات، يعود بعدها الأصل إلى الواقف أو إلى ورثته بعد موته(١).

وهـذا يوافق أصلاً من أصول السادة المالكية في فقه الوقف؛ حيث إنهم لا يشترطون التأبيد، ويمكن عندهم أن يكون الوقف مؤقتاً يعود بعدها الموقوف للواقف أو لورثته بعد موته(٢).

جاء في الشرح الصغير: «يجوز الوقف مدة ما يراه المحبِّسُ، فلا

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، ص٢٠٦\_٢٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: بلغة السالك لأقرب المسالك، أحمد الصاوي، تحقيق: محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ٤/ ١٠.

يُشترط فيه التأبيد»(١).

### ثانياً ـ وقف حق الارتفاق:

لم يجز الحنفية وقف حق الارتفاق، مثل: حق المرور، أو المجرى، أو المسيل، أو العلو، أو السفل<sup>(۲)</sup>؛ لأن المنافع والحقوق عندهم ليست أموالاً، لكنهم أجازوا وقف تلك الحقوق كالمجرى والمسيل تبعاً للأرض؛ لأن الحكم قد يثبت في التبع ولا يثبت مقصوداً، وهو ما نصَّ عليه الحنفية (۳). أما المالكية: فقد

<sup>(</sup>۱) الشرح الصغير محمد بن أحمد الدردير، تحقيق: محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۱۰هـ ۱۹۹۰م، ۱۱/۶.

<sup>(</sup>٢) حق المرور: هو حق صاحب عقار داخلي بالوصول إلى عقاره من طريق يمر فيه، سواء أكان عاماً غير مملوك لأحد أم خاصاً مملوكاً.

<sup>-</sup> حق المجرى: هو حق صاحب الأرض البعيدة عن مجرى الماء في إجراء الماء من ملك جاره إلى أرضه ليسقيها.

<sup>-</sup> حق المسيل: هو حق صاحب الأرض في إجراء مجرى على سطح الأرض، أو تمديد أنابيب في داخلها، لصرف المياه الزائدة أو غير الصالحة حتى تصل إلى مصرف عام، فالمجرى لجلب المياه للأرض، والمسيل لصرف المياه غير الصالحة عنها.

<sup>-</sup> حق العلو: يثبت لصاحب الطابق العلوي على صاحب الطابق السفلي، ولا يزول بانهدام السفلي أو العقار كله.

<sup>-</sup> حتى السفل: ألا يتصرف صاحب العلو تصرفاً يضر بمن هو في الأسفل، كوضع متاع ثقيل جداً قد يؤثر في السقف. يُنظر: (رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٧٣، والفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٩٠١ وما بعدها) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٢/ ٢١٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٦٦، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٤٩ (مراجع سابقة)، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٤ (مراجع سابقة)، الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. وهبة الزحيلي، دار المكتبي، دمشق، =

أجازوا وقف الحقوق والمنافع منفردة؛ ولذا فإن من أنواع الوقف الجائز عندهم وقف حق الارتفاق(١).

أما الشافعية والحنابلة: فقد أجازوا وقف العلو دون السفل، أو السفل دون العلو في العقار، لا لأنهم أجازوا وقف المنفعة، فهم لا يجيزون وقفها كما مرّ<sup>(۱)</sup>، بل لأنهم عدُّوا أن علو الدار وسفلها عينان، يجوز وقف إحداهما دون الأخرى؛ لأنه يصح بيع إحداهما دون الأخرى، والوقف تَصَرُّفٌ يُزِيلُ الملكَ إلى من يثبت له حق التصرف، فجاز كالبيع<sup>(۱)</sup>.

وبناءً على قول المجيزين لوقف حق الارتفاق \_ سواء من قال بصحته تبعاً<sup>(٤)</sup> أو مقصوداً مستقلاً<sup>(٥)</sup> \_ فإننا يمكن أن نتخيل صوراً وقفية جديدة لوقف حق الطريق

<sup>=</sup> ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م، ص١٦.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨، الذخيرة، شهاب الدين القرافي، ٦٨٤هـ تحقيق: محمد بوخبزة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٩٩٤م، ٦/ ٣١٢.

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ (مرجع سابق)، وشرح منتهى الإرادات،
 البهوتى ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: روضة الطالبين وعمدة المفتين، يحيى بن شرف النووي، إشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ٥/ ٣١٥، والمجموع وتكملته: شرح المهذب للنووي، والتكملة بقلم بخيت المطيعي، مكتبة الإرشاد، السعودية ـ جدة، د. طـ د. ت، ١٦/ ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٢/ ٢١٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٦٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشية الدسوقي، ٤/١١٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجعان سابقان).

(أو العبور)، وهو حق ارتفاق:

الصورة الأولى: أن يُنشِئ إنسانٌ \_ يملك عقاراً \_ حقّ طريق في عقار لم يكن موجوداً، كأن يمرَّ فيه المصلون إلى المسجد لكونه أقرب من الطريق المخصصة للمسجد، لكن دون أن يقف عين الأرض (مكان الطريق)، إنما يقف منفعة وحقّ المرور، فَيُلزِمُ نفسَه وورثته من بعده بهذا الحق، بحيث لا يلغيه أحد بعد موته، وهذا الحق لا يمنع المالك من التصرف في ملكه مع المحافظة على حق المرور للعابرين إلى المسجد، كأن يقيم بناءً في هذا الطريق، لكن يضمّنه جسراً أو ممراً إلى المسجد.

الصورة الثانية: أن يكون حق الطريق مملوكاً لشخص غير مالك الأرض، فيرغب في ثواب الوقف، فيجعل هذا الحق له ولغيره معا (كما وقف عثمان بن عفان بئر رومة مع كونه له حق فيها كأي فرد من أفراد المسلمين)(١).

وكلتا الصورتين يمكن أن يكون الوقف فيها مؤقتاً بمدة كعشر سنوات مثلاً، أو معلقاً على حادثة معينة كانتظار شق طريق، أو مؤبداً دون تعليق أو تأقيت.

ويتفرع عن هاتين الصورتين صور أكثر مرونة في التطبيق، منها:

١ حق العبور مجاناً لجميع الحافلات الذاهبة إلى مكان بِرِّ أو خير، كمسجد مثلاً في طريق مملوك ملكاً خاصاً لأفراد أو جمعية أو بلدية.

٢ ـ حق العبور مجاناً لسيارات الخدمة العامة، كالإسعاف والإطفاء ودور
 العجزة ودور الأيتام.

٣ \_ حق العبور مجاناً لأصناف من الناس ذوي الحاجات الخاصة، كالمعاقين وكبار السن.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

٤ ـ حق العبور مجاناً في أوقات خاصة، كساعة قبل وبعد صلاة الجمعة في طريق خاص مؤدّ إلى مسجد يقصده الناس.

وهذه الصور سواء أكان العبور فيها مجاناً أم بثمن مخفض فهو يأخذ الحكم نفسه، ويمكن أيضاً أن تكون مؤبدة أو مؤقتة .

وهناك صور تشبه وقف حق الارتفاق، كمن يقف حق استعمال أرض كمصلى لصلاة العيد فقط لمدة ساعة أو ساعتين في يوم العيد، حيث لا يحتاجها المصلون إلا في هذه المدة القليلة، فيقف مالكها حق الارتفاق فيها بقدر الحاجة، دون أن يقف أصل الأرض، ويبقى له حق استعمالها في الأوقات الأخرى واستغلالها، ويشبه حق الصلاة حق وقوف سيارات المصلين في ساعة معينة كوقت صلاة الجمعة في مكان قريب من أحد المساجد(۱).

ثالثاً ـ وقف حق الابتكار: (الاختراع، التأليف، الترجمة):

إن الحديث عن حكم وقف حق الابتكار والاختراع، هو فرع عن تصوُّر ماليته أو عدم ماليته في الفقه الإسلامي، والتكييف الفقهي لطبيعته، ومدى قابليته للاعتياض؛ ولذا سنبدأ بالحديث عن تكييفه الفقهي:

"إن القيمة المالية في الشيء إنما يُبرزها بل يوجدها العرف الاجتماعي؛ لأن إقبال الناس على الشيء بالاستفادة منه أو إعراضهم عنه هو الذي يلعب الدور في إعطاء ذلك الشيء أو عدم إعطائه القيمة»(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الإسلامي: تطوره ـ إدارته ـ تنميته، د. منذر قحف، من ص١٨٦ حتى ١٨٩ بتصرُّف.

<sup>(</sup>۲) قضایا فقهیة معاصرة، د. محمد سعید رمضان البوطي، الفارابي، دمشق، ط٥، ١٩٩٤م،۱/ ۹۰).

وقد أفرز العرف مستجدات منها حق الابتكار والتأليف، وقد نشأ مفهوم الابتكار حديثاً مع التقدم العلمي والصناعي، الذي أبرز ضرورة تشجيع المبتكرين من خلال وجود اعتراف قانوني يحمي ملكيتهم لما ابتكروه، ويحفظ حقهم في استثماره واستغلاله؛ ولذا فهو من الموضوعات الحديثة التي لم يتناولها الفقهاء قديماً، ولعل أقدم ما نجده في هذا السياق: أقوال مقتضبة للإمام القرافي المالكي(١) في كتابه: (الفروق)(١).

فما حكم وقف حق الابتكار وما يلحق به على وجه التأبيد؟ .

قبل الشروع في بيان حكمه لا بد من تعريف حق الابتكار أولاً:

\_ تعريف الابتكار: عرَّفه الدكتور فتحي الدريني (٣) بقوله «هو الصورة الفكرية التي تفتَّقتْ عنها المَلكة الراسخة في نفس العالم أو الأديب ونحوه، مما يكون قد

<sup>(</sup>۱) القرافي: أبو العباس، شهاب الدين أحمد بن إدريس، من علماء المالكية، مصري المولد والمنشأ والوفاة، له مصنفات جليلة في الفقه والأصول، منها: الذخيرة، وأنوار البروق في أنواء الفروق المشهور بالفروق، توفي سنة ٢٠٤ه (الأعلام، الزركلي ١/ ٩٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفروق: شهاب الدين القرافي، دار المعرفة، بيروت، د. ت\_د. ط، ٣/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) الدريني: الدكتور فتحي الدريني: عالم معاصر حائز على الدكتوراه في الفقه وأصوله 1970م، ودبلوم العلوم العلوم السياسية ١٩٥٤م، ودبلوم في العلوم القانونية، ودبلوم التربية وعلم النفس، له كتب عديدة منها: المناهج الأصولية، وأصول التشريع الإسلامي، ونظرية التعسف في استعمال الحق، وأصول المعاملات، وأصول الفقه الإسلامي، والنظريات الفقهية، وبحوث ودراسات في الفكر الإسلامي، وهو عالم محاضر في كلية الآداب والحقوق بجامعة الجزائر وغيرها. (الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٧٥٧- ٧٥٧) (مرجع سابق).

أبدعه هو، ولم يسبقه إليه أحد ١٥٠٠).

- شرح التعريف: الابتكار هو الصورة الفكرية، وليس العين بحد ذاتها، فالعين من كتاب ونحوه إنما هي مظهر لهذه الصورة الفكرية، وهي تُدرَكُ بالعقل وحده، وهذه الصورة تتسم بعنصر الإبداع والتميز، لا التكرار والانتحال، إلا إذا كان تكراراً فيه عنصر التجديد والتطوير، كالترجمة مثلاً، حيث تتضمن ابتكاراً نسبياً، من حيث: بذل الجهد في الفهم، وصياغة الأسلوب(١).

- موقع الابتكار من مفهوم المال شرعاً:

سبق الحديث عن مفهوم المال في بداية هذا الفصل، وكيف أن جمهور الفقهاء من المالكية، والشافعية والحنابلة، يعدُّون الحقوق والمنافع أموالاً<sup>(٣)</sup>.

فإذا كانت الحقوق أموالاً فهل الابتكار حق؟ .

بما أن الابتكار يتضمن جهداً علمياً يقوم به العالِم أو المفكِّر، فإنه لاشك يُعَدُّ حقاً، حيث سمَّى النبي ﷺ الجهد العلمي الذي ينتفع به الناس عملاً عندما قال في الحديث الصحيح: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتَفَعُ به، أو ولدٍ صالحٍ يدعو له(٤)».

وجه الاستدلال: هو في قوله ﷺ: (أو علم ينتفع به)، حيث عدَّه النبي ﷺ

<sup>(</sup>١) الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٢٧٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. حمزة حمزة، منشورات جامعة دمشق، د. ط، ١٤٢٣هـ (٢) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٢٧٣ و٢٧٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الموافقات، الشاطبي، ٢/ ١٧، الأشباه والنظائر، السيوطي، ص٣٢٧، كشاف القناع، البهوتي، ١/ ٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) مسلم، كتاب الوصية، برقم (٣٠٨٤) (تقدم تخريجه).

عملاً يَلحَقُ صاحِبَه ثوابُه بعد الموت، استثناء من الأعمال التي ينقطع ثوابه منها، حيث أضافه لصاحبه، وهذه الإضافة تفيد الاختصاص، وما الحق في حقيقته سوى اختصاص، فالحق «اختصاص يقرُّ به الشرع سلطة على شيء، أو اقتضاء أداء من آخر، تحقيقاً لمصلحة معينة»(١).

لكن هذه الحقوق منها ما هو مالي يقبل الاعتياض عنه، ومنها ما هو مجرد شخصي لا تقبل طبيعته التعويض كحق الحياة، فهل الابتكار حقٌّ ماليٌّ يقبل التعويض أم لا؟.

# الحكم الفقهي للابتكار:

يقول القرافي (٢): «وما كان متعلقاً بنفس المورِّث وعقله لا ينتقل للوارث... فالورثة يَرِثُون المال، فيَرِثُون ما يتعلق به تبعاً، ولا يَرِثُون عقله... وما لا يُورَثُ لا يَرِثُون ما يتعلق به كفكره، ورأيه، ومناصبه، وولاياته، وآرائه الاجتهادية... ولا ينتقل من ذلك شيء للوارث؛ لأنه لم يَرِث مستنده وأصله» (٣).

«فالقرافي قرر أن الاجتهادات لا تورَث لعدم ماليتها، وهو إذ يبين ذلك فإنه ليس رأياً خاصاً به، وإنما هـذا حكم لا خـلاف فيه، وهو كـون الاجتهاد يُنسب لصاحبه، ولا يرثه أحد في ذلك.

إذن فالقرافي يتحدث عن الحق العلمي للمؤلف المتمثل في نسبة الكتاب أو الاجتهاد لمؤلفه، وعدم جواز التنازل عنه أو وراثته، ولا يتحدث القرافي رحمه الله

<sup>(</sup>١) الحق ومدى سلطان الدولة في تقييده، د. فتحي الدريني، ص١٩٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) القرافي: شهاب الدين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الفروق، القرافي، ٣/ ٢٧٥ وما بعدها (مرجع سابق).

عن الحق المادي أصلاً، وبدهي أن ورثة المؤلف لا يمكنهم أن ينسبوا هذا الحق العلمي لهم، وإنما الاختصاص والنسبة للمؤلف مطلقاً (۱)، أما العرف العالمي المعاصر لمالية الابتكار فهو لم يكن في زمن القرافي (۱).

أما الفقهاء المعاصرون فقد ذهبوا إلى أنه تجوز المعاوضة على حق الابتكار مستدلين بما يلى:

ا ـ المصلحة المرسلة: فتداول ثمرات العلم النافع، هو مقصد شرعي قطعي، تُبنى عليه الأحكام، وهي مصلحة عامة؛ لأنه بالعلم تتحقق مصلحة عامة لكل المجتمع؛ ولذا فالقول بتحريمها، وعدم اعتبار ماليتها، يفضي إلى انقطاع العلماء، ويناقض الأصل التشريعي الذي يقضي بأن لكل إنسان حقه في ثمرة مجهوده الذاتي (٣).

وهذا ما ذهب إليه الدكتور: وهبة الزحيلي(٤) فقال: «حق المؤلف حقٌّ مَصُون

<sup>(</sup>۱) نظرية الأجور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص٩٦، دراسة تحليلية مبتكرة لفقه المعاملات المالية، دار اقرأ، سوريا ـ دمشق، ط١، ١٤٢٢هـ ـ ٢٠٠٢م.

<sup>(</sup>٢) يُنظر المرجع السابق، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: قواعد الأحكام، العز بن عبد السلام، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، د. ط، ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨م، ٢/ ١٦٠ ـ ١٦٥، والمغني مع الشرح الكبير، ابن قدامة، ٥/ ٤٣٩، والفقه المقارن، د. حمزة، ص١٤٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) د. وهبة الزحيلي: عالم معاصر، من مواليد دير عطية/ سورية ١٩٣٢م ـ دكتوراه في الحقوق (الشريعة الإسلامية) من جامعة القاهرة، تقلّب في الوظائف التربوية والعلمية والإدارية في جامعة دمشق وغيرها، له ما يزيد عن ٥٠ كتاباً، منها: آثار الحرب في الفقه الإسلامي، أخلاق المسلم، الأسرة المسلمة، نظرية الضرورة، نظرية الضمان، الفقه الإسلامي وأدلته، التفسير المنير، والتفسير الوجيز، والتفسير الوسيط، وغير ذلك من الكتب، هذا غير البحوث=

في تقديري شرعاً، على أساس قاعدة الاستصلاح، أو المصلحة المرسلة... والمؤلف قد بذل جهداً كبيراً في إعداد مؤلَّفه، فيكون أحق الناس به، سواء فيما يمثل الجانب المادي، وهو الفائدة التي يستفيدها من عمله، أو الجانب المعنوي، وهو نسبة العمل إليه، ويظل هذا الحق خالصاً دائماً له ثم لورثته...

وبناءً عليه: يُعتبر إعادة طبع الكتاب أو تصويره اعتداءً على حق المؤلف... وسرقة موجبة لضمان حق المؤلف... كذلك الترجمة ينبغي أن يكون نشرها بإذن المؤلف، وباتفاق معه، وحق المؤلف أو الناشر حينئذ يتجلى في المطالبة بما يحقق الكتابُ من ربح بنسبة مئوية، أو بحسب الاتفاقات والأعراف الشائعة»(١).

٢ ـ الاستدلال بمعنى المالية: استدل القائلون بمشروعية الاعتياض عن حق الابتكار بأن الإنتاج الفكري حق مالي وليس حقاً مجرداً؛ حيث إنه بمنفعته يشكل مناط المالية عند الشافعية والحنابلة، وكذلك يحقق أحد معنيين للمالية عند المالكية بالإضافة إلى العينية (٢)؛ ولذا فمحله مالي، حيث أجاز الفقهاء ورود العقد على المنافع، والمنافع أموال عند الجمهور، وإن تداول المؤلفات والمعاوضة عليها بمال هو أمر تستدعيه الضرورة والحاجة المُلِحَة، فيكون جائزاً بالاستحسان (٣)، وهذا

المقدمة إلى المؤتمرات والمقالات الهامة في الدوريات. يُنظر: (الوصايا والوقف، صفحة
 الغلاف من الداخل، طبعة دار الفكر) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٦١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح حدود ابن عرفة \_ مالكي \_، ص ٣٨٠، والأشباه النظائر، السيوطي \_ شافعي \_، ص ٣٢٧، والمغنى مع الشرح الكبير، ابن قدامة \_ حنبلي \_، ٥/ ٤٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٢٩٧وما بعدها، الفقه المقارن، د. حمزة حمزة، ص١٤٥ وما بعدها (مرجعان سابقان).

بالإضافة إلى كونه منفعة، والمنفعة هي المقصود من جميع الأموال(١١).

٣ ـ الاستدلال بمعنى الملك: استدل القائلون بالجواز بتعريف المال على أنه ما يقع عليه اسم الملك، ويستبد به المالك، وبأن الملكية هي اختصاص حاجز، تُعرف به شرعاً، وهو في المعنويات تكفي فيه النسبة إلى الشخص، بخلاف الماديًات التي يُشترط فيها الحيازة، وهذا التعريف ينطبق على الابتكار، فهو \_ الابتكار \_ يقع عليه اسم الملك؛ حيث إنه مال في تعريف الجمهور للمال بما يشمل المنافع، والمالك يستبد به تصرفاً واستغلالاً واستعمالاً(۱).

الاعتراض: قد تسقط إحدى هذه السلطات الثلاث، فلا يستطيع المؤلف استعمال أو استغلال مؤلّفه أو التصرف فيه، فيسقط استبداده فيه ولا يسمى مالاً عندها ولا ملكاً.

الرَّد: الملك هو علاقة اختصاصية في العين أو المنفعة (٣)، وأما السلطات الثلاثة: (التصرف والاستعمال والاستغلال) فهي آثار للملك وليست عين الملك، وكذلك فإن الحنفية قد فرقوا بين الملك والمالية، والملك عندهم يَرِدُ على الأعيان والمنافع، بخلاف المال الذي لا يَردُ إلا على الأعيان عندهم (١)، وورود الملك على

<sup>(</sup>١) يُنظر: قواعد الأحكام، العز بن عبد السلام، ٢/ ١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٣٠١ وما بعدها، والفقه المقارن، د. حمزة حمزة، ص١٤٨ وما بعدها (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفروق، القرافي، ٢/ ٢٠٨ \_ ٢٠٩، والأشباه والنظائر، السيوطي، ص٣٤٠ وما بعدها (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٧٧، والفقه المقارن، د. حمزة، ص١٤٩ (مرجعان سابقان).

المنافع والحقوق عندهم يجعل من الابتكار ملكاً.

وبهذا يتحقق الاختصاص للمؤلّف في مؤلّفه، سواء بملك العين أو المنفعة ؛ لأنها منفعة يمكن ضبطها وشاع الانتفاع بها، فجاز أن تَردَ عليها المعاوضة (١).

\$ \_ الاستدلال بالعُرفِ: وهو عُرف إسلامي عالمي، والعُرفُ مصدرٌ لنشوء الحق فيما لا نصَّ فيه، ولم يَرِد نص يصادمه في هذا الموضوع، بل إن قواعد الشرع تفرضه؛ حيث إن العدل الدنيوي يكون بتطبيق أصل مُهِمٌ، وهو أن يكون الجزاء على قدر الجهد الذاتي، قياساً على العدل الأخروي، حيث يكون الثواب على قدر العمل، وعليه فللمؤلف والمبتكِر حق ومنفعة على قدر جهده وعمله الذهني تحقيقاً لمبدأ العدل.

الاعتراض: هناك ما يعارض هذا العرف في الشرع، ألا وهو تحريم كتمان العلم.

الرَّد: إن ذلك لا ينفي ما للمؤلف من حق في إنتاجه المبتكر، فالحُرمة واردة على الكتمان لا على المعاوضة (٢).

# الرأي الراجع:

يظهر من الأدلة السابقة قوة حجة أصحاب الرأي القائل بجواز الاعتياض عن حق الابتكار، وخصوصاً ما استدلوا به من المصلحة المرسلة والعرف، واعتبار حق الابتكار حقاً مالياً وملكاً يقبل الاعتياض.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٣٠٢ وما بعدها، الفقه المقارن، د. حمزة حمزة، ص١٤٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي المقارن، د. فتحي الدريني، ص٢٩٥ و٣٣٤ و٣٣٧ (مرجع سابق).

وتظهر أهمية هذا الرأي في هذا العصر جليّة واضحة بشكل كبير؛ حيث إن أكثر المبتكرين والمؤلفين يأنفون من التنازل عن حقهم أو نشر إبداعاتهم إلا لمن يُقدر لهم ما بذلوه من جهد، تقديراً مادياً ومعنوياً.

وإن إغلاق الباب في وجه جواز الاعتياض عن حقهم في ابتكارهم أو مؤلفاتهم سيُضعف إنتاجهم، ويصرف اهتمامهم لنشر هذه المبتكرات في بلاد غالباً ما تكون غير إسلامية، مما يعكس ضرراً على البلاد الإسلامية، يتمثل في تخلفها العلمي والصناعي والثقافي، وفقدها للكفاءات العلمية المتميزة، أو يجعل العلماء يعيشون حالة من الركود الذهني والإحباط النفسي، سببه عدم تشجيعهم على مواصلة إبداعهم وابتكارهم عن طريق تقديم العوض المادي لهم عن تلك الابتكارات، وما قدموه فيها من جهود.

مما يفرض علينا الميل للقول بجواز الاعتياض عن حق الابتكار، من تأليف وترجمة واختراع، وما يلحق به من برامج الحاسب الآلي ورقائق الكومبيوتر (١١)، واعتباره حقاً مالياً محفوظاً لصاحبه ولورثته من بعده.

وهذا ما ذهب إليه مجمع الفقه الإسلامي، فقد جاء في القرار رقم ٢٥ بشأن الحقوق المعنوية: «التأليف أو الاختراع أو الابتكار هي حقوق خاصة لأصحابها، أصبح لها في العرف المعاصر قيمة مالية معتبرة لتموُّل الناس لها، وهذه الحقوق يُعتد بها شرعاً، فلا يجوز الاعتداء عليها»(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: قضايا فقهية معاصرة، د. محمد سعيد رمضان البوطي، الفارابي، دمشق، ط۱، ۱۹۹۹م، ۲/۲۱ ـ ۵۰، ونظرية الأجور، د. أحمد حسن، ص۹۱، والبيوع، الشائعة د. توفيق البوطي، ص۲۲۲ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الخامس، ج٣، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م، ص٢٥٨١.

## وقف حق الابتكار: (التأليف والترجمة والاختراع):

بناءً على ما رجح لدينا من اعتبار حق الابتكار حقاً مالياً يقبل الاعتياض، فإنه يبرز بوصفه صورة جديدة من صور وقف الحقوق التي يملكها صاحب الابتكار أو التأليف، ويكون ذلك بتصريح صاحب الحق في المؤلّف أو الابتكار بوقف حق استغلال ذلك الملك، وهذا ما نجده في كثير من الكتب القديمة، حيث يصرّح المؤلف أنه ترك حق نشر كتابه صدقة لله تعالى، وهذا يعني أن المؤلف يبيح لأي شخص الانتفاع من ذلك الكتاب \_ ولو بنشره وتوزيعه \_ على أن يكون الرّبح صدقة لوجه الله، أو أن يكون ربح المؤلف وما يجنيه من إيراد من حق المؤلف من ثمن الطبعة أو أكثر صدقة لله تعالى.

كما أن الوقف للكتب يتناول جميع أنواع الاستغلال الممكن لهذا الحق، كتحويله إلى فيلم سينمائي أو ديسكات كمبيوتر، مما لم ينصَّ عليه المؤلف؛ لأنه مشمول بالوقف، فلا يقتصر على النشر بالورق دون غيره.

ومثل حق استغلال الأملاك المعنوية المعاصرة: حق استغلال الأملاك المعنوية التراثية القديمة، فكثير من المؤلفين القدماء صرَّحوا بأنهم يضعون كتبهم بين يدي طلاب العلم، واتجهت نيَّتهم للوقف أو ألمحوا إلى ذلك، ثم وصلت إلينا مؤلفاتهم، وبدأت حركة نشر التراث، وقام المحققون بجهود كبيرة تختلف نسبة جهد المحقق فيها من كتاب لآخر، فقد تكون كبيرة في بعض الكتب، وقد تكون قليلة رمزية في كتب أخرى، وقد يكون لاسم المحقق أثر في رواج الكتاب أو العكس.

وهـذه الجهود ينبغي أن يستحق عليها المحقق الأجر، غير أن هذا لا يعني هضم حقوق المؤلفين الأصليين، حيث يجب أن تُصرف وفق ما اتجهت إليه إرادتهم

الوقفية \_ الصريحة أو الضمنية \_ وهذا ما ينبغي على وزارات الأوقاف في البلاد الإسلامية أن تحافظ عليه، وأن تصون حق استغلال الأملاك المعنوية القديمة التراثية التي أوقفها مؤلفوها أو مبتكروها عوضاً عن أن تُترك هذه الحقوق للناشرين وكأنها ملك شخصي لهم.

فعلى قوانين الأوقاف أن تحميها، وأن تفرض على ناشري هذه الكتب التراثية تقديم بدل حق المؤلف بنسبة محددة تُصرف على وجوه التعليم كالمدارس والجامعات<sup>(۱)</sup>، ويمكن أن تُصرف في المجالات الثقافية الضرورية، كتمويل المِنَحِ الطلابية، وترويج الكتب على نطاق واسع، وإصدار المجلات والموسوعات، ونشر الثقافة الكومبيوترية إلى غير ذلك<sup>(۱)</sup>.

ولعل مستند ما ذهبنا إليه \_ من جواز وقف حق الابتكار والتأليف \_ هو قول رسول الله ﷺ في الحديث الصحيح «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به أو ولد صالح يدعو له»(٣).

وجه الاستدلال: في قوله ﷺ: (أو علم يُنتفع به)، ففيها إشارة ـ ولو بعيدة ـ إلى الحقوق الأدبية، فإذا كان الانتفاع بالعلم متكرراً فيمكن وقفه، كبراءة الاختراع وحق التأليف.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الإسلامي: تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، ص١١٣ و١٨٣ وما بعدها (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: دور الوقف في المجتمعات الإسلامية، د. محمد الأرناؤوط، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم عن أبي هريرة، كتاب الوصية، برقم (٣٠٨٤) (تقدم تخريجه).

## رابعاً \_ وقف الاسم التجاري والعلامة التجارية:

وكذلك فإن الاسم التجاري<sup>(۱)</sup> والعلامة التجارية<sup>(۲)</sup> هي من الحقوق المعنوية التي ينبغي أن يكون وقفها جائزاً، وأن ينظمها قانون الأوقاف الإسلامية<sup>(۳)</sup>.

وقد ذكر ابن حزم(٤) وقفاً شبيها بهذا فقال: «وكان عليه السلام يكتب إلى

<sup>(</sup>۱) الاسم التجاري، أو الشعار التجاري كما يسميه البعض: هو اسم يستخدمه التاجر ليميز محله التجاري عن غيره من المحلات التجارية، وقد يكون هذا الاسم مستعاراً، مثال ذلك: (الثوب الأنيق) أو (الصالون الأخضر)، ولتوظيف الاسم التجاري فإن التاجر يكتبه على فروع المحل وواجهة محله وإعلاناته، وللاسم التجاري قيمة مالية؛ حيث إنه يجوز لصاحبه التصرف فيه. يُنظر: مبادئ القانون التجاري، دراسة مقارنة، د. زهير كريم، دار الثقافة، عمان، ١٩٩٥م، ص٢٠٥، ونظرية الأجور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص١٠١ (مرجع سابق)، والقانون التجاري، د. محمد فريد العريني، ود. جلال وفاء محمدين، دار المطبوعات، جامعة الإسكندرية، ١٩٩٩م، ص٣٤٠).

<sup>(</sup>۲) العلامة التجارية: «هي كل إشارة يضعها التاجر على المنتجات التي يقوم بصناعتها أو بيعها؛ وذلك تميزاً لها من السلع والمنتجات الأخرى» (نظرية الأجور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص١٠١). ويُنظر: مبادئ القانون التجاري، د. زهير كريم، ص٢٠٧، القانون التجاري، د. العريني، ص٣٤٥ (مراجع سابقة). «وقد جرى العرف المعاصر على اعتبارهما (الاسم التجاري والعلامة التجارية) منافع متقومة، وهما محرزتان بتسجيليهما لدى الجهات الرسمية. . . والعرف هـو مستند هذه المنفعة وسبب تقومها». (نظرية الأجـور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص١٠٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، ص١١٢ ـ ١١٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن حزم: الظاهري، علي بن أحمد بن سعيد الفقيه المجتهد الظاهري، وُلد ٣٨٤ه وعَمَّرَ أكثر من تسعين سنة، لا يقول بالقياس، له تصانيف عديدة منها: المحلى والأحكام والناسخ والمنسوخ.

الولاة والأشراف إذا أسلموا بكتب، فيها: السنة والقرآن، فلا شك فتلك الصحف لا يجوز تملكها لأحد، لكنها للمسلمين كافة، يتدارسونها موقوفة لذلك»(١).

وإن كان الاستدلال به أصرح في صحة وقف الكتب، وهي من المنقولات التي سيأتي الحديث عنها في الفصل القادم إن شاء الله.

كما ينبغي أن يلحق بها في الجواز وقف الرخص التجارية: «وهي تلك التصاريح التي تُصدرها جهة الإدارة من أجل السماح باستغلال المحال التجارية، أو مزاولة النشاط التجاري، وذلك مقابل رسوم خاصة يتم تحصيلها»(۱)؛ لأن «هذه الرخصة تخوّل حاملها ممارسة العمل التجاري، وبما أنه قد بذل المال والجهد في سبيل الحصول عليها، وهي محرزة لتسجيلها لدى السلطات، فهي إذاً منفعة مالية متقومة، جرى العرف المعاصر على ماليتها»(۱).

\* \* \*

<sup>=</sup> يُنظر: (البداية والنهاية، إسماعيل بن كثير، تحقيق: أحمد عبد الوهاب فتيح، دار الحديث، القاهرة، ط٥، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، ١٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>١) المحلى بالآثار، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، دار الفكر، ٩/ ١٨١.

<sup>(</sup>٢) القانون التجاري، د. العريني، ص٣٤٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) نظرية الأجور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص١٠٩ (مرجع سابق).



اشترط الفقهاء في الموقوف أن يكون مُنتَفَعاً به، تحصل من وقفه فائدة للموقوف عليه؛ كاللبَن، والثمرة، أو منفعة السُكنى واللَّبس، وهذه المنفعة يجب أن تكون مباحة غير محرمة، وإلا فلا يجوز وقف تلك العين التي يحرُمُ الانتفاع بها، كما أنه لا يصح وقف ما لا منفعة فيه أبداً؛ لأن الوقف هو عبارة عن حبس الأصل وتسبيل المنفعة، والأصل الذي لا منفعة فيه لا يتحقق فيه شرط تسبيل المنفعة، وهذا محل اتفاق بين الفقهاء (۱).

عنر أننا سنتعرض للحديث عن بعض الأعيان التي اتفق الفقهاء على عدم تقومها شرعاً، وبعض الأعيان التي هي محل خلاف بين الفقهاء في تقوَّمها أو عدم تقوَّمها، لنرى حكم وقف مثل هذه الأعيان، ومن ذلك آلات اللهو (المعازف والمزامير وغيرها)، والكلب، والخنزير، وسباع البهائم التي لا تصلح للصيد،

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الاختيار لتعليل المختار، عبدالله بن محمود بن مودود الموصللي الحنفي، دار المعرفة، بيروت، د. طد. ت، ۳/ ۲۰۵، وحاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق)، والإقناع، الخطيب الشربيني، ومعه حاشية البجيرمي، دار المعرفة، بيروت، د. ط، ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م، ٣/ ٢٠٥، ومغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، وحواشي الشرواني والعبادي على تحفة المحتاج، ٨/ ٢٧، والمغني مع الشرح الكبير، ابن قدامة، ٧/ ١٦٩ (مرجع سابق)، والكافي، ابن قدامة، تحقيق: سعيد اللحام، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، ٢/ ٣٢٠، والفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٨٨، والأحوال الشخصية، د. الكردي، ص٢٠٦ (مرجعان سابقان).

وما لا تصح إجارته كالفحل من أجل الضراب والإنزاء.

#### \* \* \*

# \* المطلب الأول ـ وقف آلات اللهو (المعازف والمزامير وغيرها):

لا شك أن السؤال الذي يفرض نفسه قبل الحديث عن وقف آلات اللهو هو: هل آلات اللهو متقوَّمة شرعاً؟.

اتفق الفقهاء من المذاهب الأربعة (الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة) في المشهور من مذاهبهم على تحريم استعمال الآلات كالمعازف والمزامير والطبول والعود والناى وغيرها(١).

واستثنى كثير من الفقهاء \_ منهم الغزالي(٢) وابن حجر(٣) \_ من حرمة آلات

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق)، والشرواني على التحفة، ٨/ ٢٧، والإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥، والكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، وكشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٢٠ - ٢٧٢ (مراجع سابقة).

ويُنظر: إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ٢/ ٢٣٥ و٢٤٤ و٢٣٢، والفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٦٦٤ و٢٦٦٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الغزالي: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، الطوسي، حجة الإسلام، فقيه الشافعية، الفيلسوف النظار، له مصنفات كثيرة منها: إحياء علوم الدين، والمستصفى في أصول الفقه، وغير ذلك، توفي سنة ٥٠٥ه رحمه الله.

يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ٥/ ١٦٥، الأعلام، الزركلي، ٧/ ٢٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ابن حجر: العسقلاني، أحمد بن محمد بن حجر العسقلاني، من كبار الشافعية، فقيه، مُحَدِّث، مؤرخ، تصدى لنشر الحديث، وقصر نفسه عليه مطالعة وقراءة، من تصانيفه: =

اللهو، استثنوا (الدُّف)(١)؛ لما ورد من دليل على إباحته(٢)، واستثنى بعضهم (الطبل) في إشهار الـزواج(٢) وعند الحـرب(٤)، أما باقي آلات اللهو من معـازف ومزامير وغيرها، فقد استدل الفقهاء على تحريمها بما يلي:

<sup>=</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري، توفي سنة ٨٥٢هـ.

يُنظر: (البدر الطالع، الشوكاني، ١/ ٨٧، الأعلام، الزركلي، ١/ ١٧٨) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) الدف: مشروع عند الجمهور: فقد اتفق الفقهاء على جواز استعماله في العرس، واختلفوا في غير العرس، فأجازه الحنفية في الغزو، وأجازه المالكية في قول، والشافعية في المعتمد في كل سرور، أما المالكية في المشهور عندهم فذهبوا إلى عدم استعماله في غير العرس، والشافعية ذهبوا في قول إلى عدم جواز استعماله في غير العرس والختان.

يُنظر: حاشية ابن عابدين، ٥/ ٣٤، بدائع الصنائع، الكاساني، ٦/ ٢٦٩، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٢/ ٣٠٤، حاشية العدوي على الخرشي، ٣/ ٣٠٤، شرح النووي على صحيح مسلم، ٦/ ٤٢٣، نهاية المحتاج، الرملي، ٨/ ٢٨٢، المغني ابن قدامة، ٨/ ١١٥. ويُنظر: نظرية الأجور في الفقه الإسلامي، د. أحمد حسن، ص٧٧ ـ ٧٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: إحياء علوم الدين، الغزالي، ٢/ ٢٣٢ و٢٦٤ (مرجع سابق). والدليل هو إقرار النبي وسكوته عند سماع ضرب الدف في بيته من الجواري. يُنظر: (فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد العزيز بن عبدالله بن باز، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١١هـ ١٩٩١م) حديث رقم (١٤٧٥)، ١١/ ٢٥٤؛ ولذا فهو مشروع في النكاح عند العقد وعند الدخول والوليمة. يُنظر (فتح الباري، ابن حجر، ١١/ ٢٥٤) و(الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٦٦٦) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر الاختيار، الموصللي، ٣/ ٢٠٥، والهداية، المرغيناني، ٤/ ١٣٩١، حاشية العدوي على الخرشي، ٣/ ٣٠٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٧/ ٢٨٠، إحياء علوم الدين، الغزالي، ٢/ ٢٣٩، رد المحتار، ابن عابدين، ٩/ ٦٤ \_ ٦٥ (مراجع سابقة).

## من القرآن:

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَخِذَهَا هُزُوَّا أَوْلَيْكَ هَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [لقمان: ٦].

وجه الاستدلال: قال ابن عباس(١) والحسن البصري(٢) ومجاهد(٣): (لهو

(۱) ابن عباس: عبدالله بن عباس بن عبد المطلب، الصحابي الجليل، ابن عم رسول الله ﷺ، وُلد قبل الهجرة بثلاث سنين، دعا له النبي ﷺ بقوله: (اللهم فقَّهه في الدين وعلمه التأويل)، مات بالطائف سنة ٦٨ ه عن عمرٍ يناهز ٧١ سنة، لُقَّب بحبر الأمة وترجمان القرآن. (يُنظر: الإصابة، ابن حجر، ٤/ ١٤١، ترجمة رقم (٤٧٨٤)) (مرجع سابق).

(٢) الحسن البصري: ابن يسار، أبو سعيد إمام أهل البصرة، الفقيه، من سادات التابعين، لازم الجهاد وشارك في غزوات إلى خراسان مع جمع من الصحابة، كان يدخل على الولاة، فيأمرهم وينهاهم، لا يخاف في الحق لومة لائم، توفى في البصرة سنة ١١ه.

(يُنظر: تذكرة الحفاظ، ١/ ٧١، تذكرة الحفاظ، الإمام أبو عبدالله شمس الدين بن أحمد الذهبي ٧٤٨ه، تصوير إحياء التراث العربي عن طبعة وزارة المعارف الحكومية بالهند، د. ت).

و(تهذيب الأسماء، ١/ ١٦١، تهذيب الأسماء واللغات، الحافظ أبو زكريا محيى الدين ابن شرف النووي ٦٧٦ه، طبع إدارة الطباعة المنيرية بمصر، تصوير دار الكتب العلمية، بيروت).

و(حلية الأولياء، ٢/ ١٣١ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني ٤٣٠هـ، تصوير عن مطبعة السعادة بمصر، ١٣٥٠هـ ١٩٣٢م).

و(الأعلام، الزركلي، ٢/ ٢٤٢) (مرجع سابق).

(٣) مجاهد: بن جبر المخزومي، التابعي المكي المقرئ المفسر الفقيه الحافظ، أخذ التفسير عن ابن عباس، كان شيخ القراء والمفسرين، أخرج أحاديثه أصحاب الكتب الستة، استقر في الكوفة، مات وهو ساجد، سنة ١٠٤ه وعمره ٨٣ سنة.

الحديث) هو: المزامير والمعازف وآلات الطرب(١). وقد ذُكرت في الآية على وجه الذَّم بأنها سبيل للإضلال.

#### من السنة:

قول النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «ليكونن من أمتي أقوام يستحِلُونَ الحِرِرَ٬٬٬ والحريرَ والحمرَ والمعازف٬٬٬ .

= يُنظر: (الخلاصة، ٣/ ١٠ خلاصة تهذيب الكمال في أسماء الرجال، الحافظ صفي الدين أحمد بن عبدالله الخزرجي الأنصاري ٩٢٣هـ، مطبعة الفجالة الجديدة بمصر، نشر مكتبة القاهرة، د. ت).

و (طبقات ابن سعد، ٥/ ٤٦٦، الطبقات الكبرى، أبو عبدالله محمد بن سعد بن منيع البصري ٢٣٠هـ، طبع دار صادر، بيروت ـ لبنان، ١٣٨٠هـ ١٩٦٠م).

و (ميزان الاعتدال، ٣/ ٤٢٩، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، الحافظ المؤرخ أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ٤٤٨ه، تحقيق: علي محمد البجادي، طبع عيسى البابي الحلبي بمصر، ط١، ١٣٨٢هـ ١٩٦٣م).

و(الأعلام، الزركلي، ٦/ ١٦١) (مرجع سابق).

- (۱) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٧/ ٢٧٧ (مرجع سابق)، ومختصر تفسير ابن كثير، إسماعيل بن كثير الدمشقي، ت٤٧٧ه تحقيق: محمد علي الصابوني، دار الفكر، بيروت، د. طـد. ت، ٣/ ٦٢.
- (٢) الحِرَ: الزنا، المعازف: آلات اللهو (د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ٥/ ٢١٢٣) (مرجع سابق).
- (٣) أخرجه البخاري عن أبي مالك الأشعري، كتاب الأشربة، باب ما جاء فيمن يستحلُّ الخمر ويسميه بغير اسمه، برقم (٥٢٦٨)، ٥/ ٢١٢٣ (مرجع سابق). وقد أخرجه الإمام البخاري بصورة التعليق، ولذلك ضعَّفه ابن حزم، ووصله أبو داود الإسماعيلي (المغني عن حمل الأسفار في تخريج ما في الإحياء من أخبار، زين الدين عبد الرحيم العراقي ٢٠٨ه، =

وجه الاستدلال: أن المعازف هي آلات اللهو(١)، وقد وردت في سياق الحديث عن أناس في آخر الزمان يعمدون إلى أمور أربعة محرمة، فيقترفونها مستحِلِّين لها، وقد اقترنت المعازف في الحديث الشريف بأمور محرمة \_ الزنا، والحرير بالنسبة للرجال، والخمر \_ حرمة قطعية، فلا أدلَّ على أن تلحق بهم المعازف في الحكم من هذا الاقتران.

المعقول: «وهو أن هذه الآلات تُطرِبُ، وتدعو إلى الصدعن ذكر الله تعالى، وعن الصلاة، وإلى إتلاف المال، فحُرِّمَت كالخمر»(٢).

وأرى أن هناك دليلاً من العُرفِ يضاف إلى جملة هذه الأدلة: وهو أن العرف

<sup>=</sup> تحقيق: صدقي جميل، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، مطبوع بهامش الإحياء، ٢/ ٢٣٥).

غير أن ابن حجر قال: الحديث صحيح على شرط البخاري، وأما دعوى ابن حزم وما سبق إليه ابن الصلاح، من التعليق، فالحديث معروف الاتصال بشرط الصحيح، حيث قطع الإسناد في مكان وذكره متصلاً في مكان آخر. (فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن حجر العسقلاني، ١١/ ١٧٦ ـ ١٧٩) (مرجع سابق).

وللإمام أحمد من حديث أبي أمامة: "إن الله قد أمرني أن أمحق المزامير والمعازف"، وله من حديث قيس بن سعد بن عبادة: "إن ربي حرم عليّ الخمر والكوبة والقينة"، وله في حديث مكحول لأبي أمامة باستحلالهم الخمور وضربهم بالدفوف، وكلها ضعيفة، ولأبي داود من حديث ابن عمر: "سمع مزماراً فوضع أصبعيه على أذنيه"، قال أبو داود: منكر. (المغني عن حمل الأسفار، العراقي، ٢/ ٢٣٥) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) فتح الباري، ابن حجر، ۱۱/ ۱۷٦ وما بعدها، ود. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ٥/ ٢١٢٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٦٦٥ (مرجع سابق).

قد جرى بين أهل التقى والصلاح بالتنزه عن حضور مجالس المعازف والمزامير، وتنزيه المساجد وأماكن العبادة عنها.

وبناء على هذه الأدلة على حرمتها، فقد ذهب جمهور الفقهاء إلى اعتبارها غير متقومة شرعاً:

حيث ذهب جمهور الفقهاء (الصاحبان من الحنفية ـ والفتوى على قولهما ـ والمالكية والشافعية والحنابلة) إلى أن آلات اللهو غير متقوَّمة، حيث لا يجوز الانتفاع بها، ولا يصح بيعها، ولا استئجارها(۱).

وعليه: فمن أتلف شيئاً منها لا يضمنه على قول الصاحبين، وهو المفتى به، بخلاف أبي حنيفة، حيث قال بالضمان، وعدَّ هذه الآلات أموالاً لصلاحيتها للانتفاع بغير العزف، أما استخدامها للمحرَّم فهو بفعل إنسان مختار فلا يعني سقوط التقوم (٢)؛ ولذا فيجوز بيعها، ويضمن متلفها قيمتها عنده، لكن القيمة التي يضمنها هي قيمة تلك الآلات وهي غير صالحة للهو، كالعود مثلاً، تجب قيمة ما فيه من أخشاب.

## وقف آلات اللهو (المعازف والمزامير):

بما أن آلات اللهو والمعازف ليست متقومة عند جمهور الفقهاء، فقد ذهب الجمهور أيضاً إلى عدم صحة وقف تلك الآلات؛ لأنها غير متقومة، حيث لا يجوز

<sup>(</sup>۱) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٩/ ٦٤ \_ ٦٥، الاختيار، الموصللي، ٣/ ٢٠٥، الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧، الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٦٩ وما بعدها (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الهداية، المرغيناني، ٤/ ١٣٩١ (مرجع سابق).

بيعها ولا يصح استئجارها لأن منافعها محرمة (١)، بل لقد قال البعض: من أدام سماعها رُدَّت شهادته (٢).

جاء في «الإقناع»: «لا يجوز وقف آلة اللهو لأنها محرمة» (٣).

وقال ابن قدامة<sup>(٤)</sup>: «لا يصح وقف ما لا يجوز بيعه»<sup>(٥)</sup>.

وجاء في «حاشية التحفة»: «لا يصح وقف ذي منفعة لا يُستأجَر لها كآلة اللهو»(١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٣٩٣\_ ٣٩٥، الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧.

<sup>-</sup> الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٦.

<sup>-</sup> المجموع وتكملته، النووي، ١٦/ ٢٤٨، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ .

<sup>-</sup> المغني مع الشرح الكبير، ابن قدامة، ٧/ ٦٢١ (مراجع سابقة).

ـ وشرح الـزركشي على مختصر الخرقي، عبدالله الزركشي، مكتبة العبيكان، الرياض، تحقيق: عبدالله الجبريني، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م، ٤/ ٢٩٢ \_ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) قال ذلك الإمام الشافعي والقرطبي وغيرهم: (الاشتغال بالغناء على الدوام سفه تُرد به الشهادة). يُنظر: (الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٧/ ٢٨٠)، و(الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٦٦٥) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة: هو عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة، من قرى فلسطين، خرج من بلده أيام الصليبين، استقر في دمشق، من تصانيفه: المغني والكافي، توفي سنة ٢٠٩ه. يُنظر: (ذيل طبقات الحنابلة، ابن رجب، ١/ ٢٥١، والأعلام، الزركلي، ٤/ ٢٧) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧ (مرجع سابق).

وهذا هو المشهور من مذاهب الفقهاء، إلا ما وجدته عند المالكية من جواز وقف المملوك حتى ولو كان لا يجوز بيعه.

قال الدسوقي (١): «يجوز وقف مملوك ولو كان المملوك الذي أُريدَ وقفه لا يجوز بيعه كجلد أضحية، وكلب صيد، وعبد آبق، خلافاً لبعضهم (٢٠٠٠).

حيث بيَّن أن المشهور من مذهب المالكية هو جواز وقف ما لا يصح بيعه، غير أن في إلحاق آلات اللهو بما ذكره من جلد الأضحية وكلب الصيد نظر؛ لأن جلد الأضحية لا يجوز بيعه بالنسبة للمضحي فقط دون غيره، لا لعدم تقومه شرعاً، ولا لحرمة الانتفاع به كما هو الحال في آلات اللهو، أما إلحاقها بكلب الصيد فالمالكية غير متفقين على حرمة بيعه، حيث: «أجاز بيعه سحنون، قال: نعم وأحج بثمنه»(۳).

لذا فإن الرأي الراجح: هو عدم جواز وقف تلك الآلات، حيث إنها غير متقومة، لا يباح الانتفاع بها، فهي بالتالي لا تحقق المقصود من الوقف، وهو «نفع الموقوف عليه، ومثوبة الواقف»(٤).

والواقف إنما يعمد للوقف ابتغاءً للثواب والأجر، فإذا كان ما وقفه يحرم الانتفاع به فسيكون له نصيب من هذا الوزر؛ لأنه سبب فيه.

لكن يُستثنى من عدم جواز وقف تلك الآلات (الدُّف)، الذي استثناه كثير من

<sup>(</sup>١) الدسوقي: ابن عرفة، الفقيه المالكي (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) التاج والإكليل، المواق، مطبوع بهامش مواهب الجليل، تحقيق: زكريا عمران، دار عالم الكتب، الرياض، طبعة خاصة، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٣م، ٦/ ٧٠.

<sup>(</sup>٤) الوصايا والوقف، د. وهبة الزحيلي، ص١٦١ (مرجع سابق).

الفقهاء لما ورد فيه من دليل إباحة دون غيره.

\* \* \*

\* المطلب الثاني ـ وقف الكلب (وما يلحق به من الخنزير، وسباع البهائم التي لا تصلح للصيد، والفحل من أجل الضراب).

تمهيد: «اشتهر الكلب من بين الحيوانات بالوفاء لكل من أحسن إليه ولو لمرة واحدة»(١).

ثم إن للكلب خصالاً محمودة، نذكر منها عشر خصال مستمدة من خصال حميدة للإنسان التقي الصالح:

الأولى: أنه دائم الخوف، وهي صفة من صفات الصالحين الذين يخافون من الله دائماً.

الثانية: أنه لا يستقر بمكان معين دائماً، وهي علامة من علامات المتوكلين الذين يمشون في مناكبها.

الثالثة: أنه لا ينام من الليل إلا النذر اليسير، وذلك من صفات المحسنين وقُوَّام الليل.

الرابعة: أنه إذا مات لا يكون له ميراث، وذلك من أخلاق الزاهدين في الدنيا.

الخامسة: أنه لا يتخلى عن صاحبه حتى ولو ضربه وجفاه، وذلك من صفات المريدين المحبين.

السادسة: أنه يقنع من الدنيا بأي مكان، وذلك من علامات المتواضعين.

<sup>(</sup>۱) فضل الكلاب على كثير ممن لبس الثياب، أبو بكر محمد بن خلف بن المرزبان، دار الكتب المصرية، القاهرة، تحقيق: إبراهيم يوسف، د. طـد. ت، ص٣٥.

السابعة: أنه إذا طُرد من مكان ثم دُعي إليه عاد دون ترقُّع، وهذا من صفات الراضين.

الثامنة: أنه إذا أُبعد عن مكان ثم أُعيد إليه عاد دون حقد على من أبعده، وذلك من صفات الخاضعين.

التاسعة: أنه إذا حضر طعامٌ واجتمع عليه الناس جلس هو بعيداً، وذلك من صفات المساكين.

العاشرة: أنه إذا حضر مع رجل مكاناً، فإنه يرحل عن ذلك المكان دون أن يحمل شيئاً معه، وذلك من صفات المتجردين (١١).

وللكلب منافع أخرى أبرزها الوفاء لصاحبه، وحمايته وحماية ماله ومتاعه ومنزله، يلازم صاحبه ويذود عنه، ويصطاد دون أن ينال من صيده، بل يقدِّمه إلى صاحبه بكل أمانة.

وفي مقابل هذه المزايا فإن للكلاب طباعاً سيئةً قذرةً، فهي ترجع في قيئها، وتأكل النتن ولحوم الجيف، ولها طبيعة عدوانية تعتدي على الحيوانات الضعيفة أحياناً، وعواؤها مزعج للناس مقلق لراحتهم ليلاً، وهي تخيف المارة والسيما الأطفال(٢).

وبما أن دين الإسلام هو دين نظافة وطهارة؛ فإنه يرشد إلى أضرار الكلب، وينهى عن اقتنائه إلا لفائدة مرجوة منتظرة، مثل وجوده في مكان لحراسة الماشية

<sup>(</sup>۱) هذه الصفات العشر يُنسب قولها للإمام الحسن البصري، يُنظر: (فضل الكلاب على كثير ممن لبس الثياب، ابن المرزبان، ص٣٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البيوع الشائعة، د. توفيق البوطي، ص٢٩١ ـ ٢٩٣ (مرجع سابق).

أو الزرع، ثم إن الملائكة لا تدخل البيت الذي هو فيه؛ لكثرة أكله للنجاسات، ولكراهة رائحته، ولأن بعض الكلاب شيطان.

لذا فقد وردت جملة من الأحاديث الصحاح عن رسول الله، بعضها تذم اقتناء الكلب، وتأمر بقتله، وتبيح ذلك حتى للمُحرِم، وتنهى عن ثمنه، وبعضها يبين امتناع الملائكة من دخول البيت الذي يوجد فيه، وتجعله نجساً، وكذلك سؤره نجاسة مغلظة، تحتاج لمراتٍ عديدة متكررة من التنظيف والتطهير لتلك الأواني التي يشرب منها.

هذه الأحاديث وغيرها كانت دافعاً للفقهاء للبحث في مالية الكلب، هل هو متقوم شرعاً أم لا؟ وهل يجوز بيعه وشراؤه وإجارته؟.

وقبل الحديث عن مذاهب الفقهاء في ذلك، سوف نعرض هذه الأحاديث، والتي كانت سبباً في إفراد الكلب عن غيره من الحيوانات بالحديث عن تقوَّمه أو عدم تقوُّمه، وحكم وقفه بمعزل عن حكم وقف الحيوانات بشكل عام.

ا ما ورد في النهي عن ثمن الكلب: فيما رواه مسلم وغيره عن أبي مسعود الأنصاري هيه(١): «أن رسول الله على نهى عن ثمن الكلب، ومهر البغي، وحلوان الكاهن»(١).

<sup>(</sup>۱) أبو مسعود الأنصاري: الصحابي الجليل، عقبة بن عمرو بن ثعلبة بن أسيرة، من الخزرج، يُعرف بالبدري لأنه سكن أو نزل ماء ببدر، شهد العقبة ولم يشهد بدراً، توفي سنة ٤٢هـ. يُعرف بالبدري لأنه سكن أو نزل ماء ببدر، العقبة ولم يشهد بدراً، توفي سنة ٤٢هـ. يُعظر: (الاستيعاب، ابن عبد البر، ٤/ ١٧٥٦ ـ ١٧٥٧ ترجمة رقم (٣١٧٣)) (مرجم سابق).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم واللفظ له عن أبي مسعود الأنصاري، كتاب المساقاة، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي، برقم (١٥٦٧)، ٣/ ١١٩٨ (صحيح مسلم) (مرجع سابق). =

ومسلم عن جابر بن عبدالله(۱): «زَجَرَ النبي عن ثمن الكلب والسنور»(۱). ومسلم والترمذي عن رافع بن خديج (۱): قال رسول الله على: «شُرُّ الكسب:

 والنسائي عنه، كتاب الصيد، باب النهي عن ثمن الكلب، برقم (٤٣٠٣)، وعن أبي هريرة برقم (٤٣٠٤)، ٧/ ٢١٥ (سنن النسائي) (مرجع سابق).

وأبو داود عنه برقم (٣٤٨١)، وعن أبي هريرة برقم (٣٤٨٤)، وعن جابر برقم (٣٤٧٩)، ٣/ ٢٧٨ ـ ٢٧٩ (سنن أبي داود) (مرجع سابق).

وابن ماجه عنه، كتاب التجارات، باب النهي عن ثمن الكلب وعسب الفحل، برقم (٢١٥٩)، وعن أبي هريرة برقم (٢١٦٠)، ٣/ ١٨ ـ ١٩ (سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد القزويني، تحقيق: بشار معروف، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م).

والترمذي عن جابر، كتاب البيوع، باب ما جاء في كراهية ثمن الكلب والسنور، برقم (١٢٧٩)، ٣/ ٣٧٣ (سنن الترمذي) (مرجع سابق).

والحاكم في المستدرك، وقال صحيح على شرط مسلم، كتاب البيوع عن أبي هريرة، ٢ / ٣٣. المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، تحقيق: يوسف المرعشلي، دار المعرفة، بيروت، د. طـد. ت.

(۱) جابر بن عبدالله: بن عمرو بن حرام، الصحابي الجليل، الأنصاري الخزرجي السلمي، أحد المكثرين للرواية عن النبي هم ، روى ١٥٤٠ حديثاً، استشهد أبوه يوم أحد، غزا مع رسول الله تسع عشرة غزوة، وشهد بيعة العقبة، وشهد صفين مع علي، عاش ٩٤ سنة، وذهب بصره آخر عمره، وكان آخر الصحابة موتاً بالمدينة سنة ٧٨هـ.

يُنظر: (أسد الغابة في معرفة الصحابة، عز الدين بن الأثير، أبي الحسن علي بن محمد الجزري ٦٣٠هـ، تحقيق: علي محمد معوَّض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م)، ١/ ٣٠٧.

- (٢) أخرجه مسلم عن جابر، كتاب المساقاة، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي، برقم (١٥٦٩)، ٣/ ١١٩٩ (صحيح مسلم) (مرجع سابق).
- (٣) رافع بن خديج: بن رافع بن عدي، الصحابي الجليل، أبو عبدالله الأنصاري، الأوسي، =

مهر البَغيّ، وثمنُ الكلب، وكُسبُ الحَجَّام»(١).

وأبو داود عن ابن عباس ﷺ: «نهى رسول الله ﷺ عن ثمن الكلب، وإن جاء يطلب ثمن الكلب فاملاً كفَّه تراباً» (٢).

٢ ـ ما جاء في الأمر بقتل الكلاب: ما رواه مسلم والنسائي وغيرهما، عن
 ابن عمر: «أن رسول الله ﷺ أمر بقتل الكلاب إلا كلب صيد أو ماشية»(٣).

المدني، استصغره النبي على يوم بدر فرده، وأجازه يوم أحد فشهدها وشهد الخندق وأكثر المشاهد، استوطن المدينة، ورُوي له ٧٨ حديثاً، أخذ عن كبار التابعين، وشهد صفين مع علي، مات سنة ٧٤ه بالمدينة.

يُنظر: (الاستيعاب، ابن عبد البر، ١/ ٤٩٥، أسد الغابة، ابن الأثير، ٢/ ١٩٠) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم عن رافع بن خديج، كتاب المساقاة، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي، برقم (۱۵٦۸)، ٣/ ١١٩٩ (صحيح مسلم) (مرجع سابق).

والترمذي عنه في كتاب البيوع، باب ما جاء في ثمن الكلب برقم (١٢٧٥)، ٣/ ١٧٣ (سنن الترمذي) (مرجع سابق). وقال الترمذي ـ حديث حسن صحيح (تنقيح تحقيق أحاديث التعليق، ابن عبد الهادي الحنبلي، دار الكتب العلمية، بيروت، تحقيق: أيمن صالح شعبان)، ٢/ ٥٨٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود عن ابن عباس برقم (۳٤۸۲)، ۳/ ۲۷۹ (سنن أبو داود) (مرجع سابق). ورواته رواة ثقات مخرج لهم في الصحيحين (تنقيح أحاديث التعليق، ابن عبد الهادي)، ۲/ ۵۸۰ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم \_ واللفظ له \_ عن ابن عمر، كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه، وبيان تحريم اقتنائها: إلا لصيد أو زرع أو ماشية ونحو ذلك، برقم (١٥٧١)، ٣/ ١٢٠٠ (صحيح مسلم) (مرجع سابق)، والنسائي في كتاب الصيد، باب الأمر بقتل الكلاب برقم (٤٢٨٩)، ٧/ ٢٠٩ (سنن النسائي) (مرجع سابق)، ومالك في الموطأ، =

<sup>=</sup> ٣/ ٣٦٤ (موطأ الإمام مالك، رواية محمد بن الحسن، تأليف مالك بن أنس أبو عبدالله الأصبحي، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩١م).

<sup>(</sup>۱) القيراط في الأصل: نصف دانق، والمراد هنا: مقدار معلوم عند الله، أي: ينقص ثواب جزء من أجزاء عمله الصالح، قيراط من عمل النهار وقيراط من عمل الليل، أو قيراط من الفرض وقيراط من النفل. يُنظر: (عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث، بيروت، د. طـد. ت)، ۲۱/ ٩٨.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري واللفظ لـه، كتاب المزارعة، باب اقتناء الكلب للحرث برقم (۲۱۹۷) و (۲۱۹۷)، ۲/ ۸۱۷ (صحيح البخاري) (مرجع سابق). ومسلم، كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب برقم (۱۵۷٤)، ۳/ ۱۲۰۱ (صحيح مسلم) (مرجع سابق). ومالك في الموطأ، ۳/ ۳۲۱ (الموطأ) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) عائشة بنت أبي بكر: أم المؤمنين، زوجة رسول الله محمد ﷺ، أفقه النساء وأعلمهن، تُوفيت ٥٨ه. يُنظر: (الإصابة ٨/ ١٦) (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢ه).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه واللفظ لمسلم، أخرجه البخاري، كتاب بدء الخلق، باب خمس من الدواب فواسق يُقتلن في الحَرَم برقم (٣١٣٦)، ٣/ ١٢٠٤، وعن ابن عمر بـرقم (٣١٣٧)، =

ويستفاد من هذا الحديث جواز قتل هذه الأصناف من الحيوانات للمُحرِم، وإذا أُبيحَ ذلك للمُحرِم فهو مباح للحلال (غير المُحرِم) بالطريق الأولى، ومعنى الكلب العقور: أي الكلب المؤذي(١).

- نجاسة سؤره نجاسة مغلظة: أخذاً من الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة هذه عن النبي على الله و الكلب في إناء أحدكم فليُرِقْهُ ثم ليغسله سبع مرات أولاهن بالتراب»(٢).

ولذا فقد ذهب جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة إلى نجاسة سؤر الكلب نجاسة مغلظة (٣)، بخلاف المالكية الذين ذهبوا إلى طهارة سؤره، وردُّوا على الحديث بأن غسل الإناء الذي وَلَغَ فيه الكلب سبع مرات إنما هو عبادة (١) (أي: أمر تعبدي لا يُشترط فيه ظهور الحكمة)، وهذا ضعيف، والراجح ما ذهب إليه الجمهور ؟ لأن الأصل وجوب الغسل من النجاسة، ولو كان الأمر

<sup>=</sup> ٣/ ١٢٠٥ (صحيح البخاري) (مرجع سابق)، ومسلم عن عائشة، كتاب الحج، باب ما يُندب للمُحرم وغيره قتله برقم (١١٩٨)، ٢/ ٨٥٦.

<sup>(</sup>١) عمدة القاري، العيني، ١٠/ ١٧٩ ـ ١٨١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) متفق عليه عن أبي هريرة واللفظ لمسلم، أخرجه البخاري في كتاب الوضوء، باب الماء الذي يُغسل به شعر الإنسان برقم (۱۷۰)، ۱/ ۷۵ (صحيح البخاري) (مرجع سابق)، ومسلم عنه في كتاب الطهارة، باب حكم ولوغ الكلب برقم (۲۷۹)، ۱/ ۲۳۶ (صحيح مسلم) (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر رد المحتار، ابن عابدين، ١/ ٢٠٥، ومغني المحتاج، الشربيني، ١/ ٨٣، وكشاف القناع، البهوتي، ١/ ٢٢١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ١/ ٤٣ ـ ٤٤ (مرجع سابق).

للتعبد لما أمر النبي بإراقة الماء(١).

بل إن الشافعية والحنابلة ذهبوا إلى نجاسة الكلب أصلاً، فضلاً عن نجاسة سؤره (٢).

وقد بنى المالكية على ذلك: القول بطهارة الكلب، سواء أكان مأذوناً في اتخاذه؛ ككلب الحراسة أو الماشية أم لا(٣).

أما الحنفية: فبالرغم من قولهم بنجاسة سؤره، غير أنهم قالوا إنه ليس بنجس العين (الجسم)؛ لأنه يُنتفع به حراسة واصطياداً(١)، بخلاف الشافعية والحنابلة الذين قالوا إنه نجس العين(٥).

٦ ـ عدم دخول الملائكة بيتاً فيه كلب: ففي الحديث المتفق عليه عن أبي
 طلحة قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا صورة» (١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١/ ٢٨٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المنهاج القويم، ابن حجر الهيتمي، مؤسسة علوم القرآن، دمشق، ص٨١، والمغني، ابن قدامة، ١/ ٧٠، والبيوع الشائعة، د. توفيق البوطي، ص٢٩٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ١/ ٨٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ١/ ١٩٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ١/ ٧٨، وكشاف القناع، البهوتي، ١/ ٢٠٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه عن أبي طلحة واللفظ لهما: أخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق، باب: إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السماء فوافقت إحداهما الأخرى غُفر له ما تقدم من ذنبه برقم (٣٠٥٣)، ٣/ ١١٧٩ (صحيح البخاري) (مرجع سابق).

ومسلم عنه في كتاب اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان برقم (٢١٠٦٠)، ٣/ ١٦٦٥ (صحيح مسلم) (مرجع سابق).

واستدلالاً بهذا الحديث فقد قال بعض علماء التفسير: بأن كلب أصحاب الكهف كان يجلس أمام الكهف لا داخله؛ لأن الملائكة لا تدخل بيتاً هو فيه كما ورد في الحديث الصحيح، ولقد أوردوا هذا القول عند تفسيرهم لقول الله تعالى حكاية عن أصحاب الكهف(١): ﴿ وَتَعْسَبُهُمْ أَيْقَاظُاوَهُمْ رُقُودٌ وَنُقُلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾[الكهف: ١٨].

٧ - أن بعض الكلاب شياطين: وهي الكلاب السوداء غالباً، أخذاً مما ورد في الحديث الصحيح عن أبي ذر الغفاري هي (٢) عن رسول الله على قال: «الكلب الأسود شيطان» (٣).

# مالية الكلب عند الفقهاء، وهل منافعه متقومة شرعاً أم لا؟:

قبل الحديث عن حكم وقف الكلب، لابد أن نعرِّج على معرفة أقوال الفقهاء حول ماليَّة الكلب، هل هو متقوَّم شرعاً يجوز بيعه وشراؤه ويضمن متلفه؟ أم لا؟ ويمكن إجمال مذاهب الفقهاء في قولين:

<sup>(</sup>۱) قال ابن عباس: بالوصيد: بالباب، قال أبن جريج: «يحرس عليهم الباب، وهذا من سجيته وطبيعته، حيث يربض ببابهم كأنه يحرسهم، وكان جلوسه خارج الباب لأن الملائكة لا تدخل بيتاً فيه كلب كما ورد في الصحيح» (مختصر تفسير ابن كثير، ۲/ ٤١٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) أبو ذر الغفاري: جندب بن جنادة (الصحابي الجليل) أسلم وأرسله النبي ﷺ إلى قومه داعياً، أبطأ في غزوة تبوك ثم لحق بالمسلمين ولم يتخلف، توفي بالربذة سنة ٣١هـ. يُنظر: (الإصابة، ابن حجر، ٦/ ٨٤، ترجمة رقم (٩٨٦١)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم عن أبي فر الغفاري، كتاب الصلاة، باب دنو المصلي من السترة برقم (٥١٠)، 1/ ٣٦٥، وله شاهد عن جابر في صحيح، مسلم كتاب المساقاة، باب تحريم ثمن الكلب برقم (١٥٧٢)، ٣/ ١٢٠٠ (مرجع سابق).

أ القول الأول: الكلب متقوَّم يجوز بيعه على خلاف بينهم في حكم البيع بين الكراهة والإباحة \_، ويضمن متلفُه قيمَته، وأصحاب هذا القول هم: (الإمام أبو حنيفة، ومحمد من الحنفية، والإمام مالك في الموطأ، وسحنون وابن رشد وابن القاسم من المالكية، والحارثي من الحنابلة).

واشترط هؤلاء في الكلب أن يكون مأذوناً باتخاذه، بأن يكون كلب صيد أو زرع، ولم يشترط ذلك سحنون وابن رشد (١) من المالكية، حيث جعلوا الكلب متقوماً سواء أكان مأذوناً باتخاذه أم (2). (أي: سواء أكان معلَّماً أم غير معلَّم) (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن رشد: محمد بن أحمد بن محمد، أبو الوليد، القرطبي، الفقيه المالكي، وهو جد ابن رشد الفيلسوف، تولى القضاء بقرطبة أربع سنوات، من كتبه: المقدمات الممهدات والبيان والتحصيل في الفقه، ومختصر شرح معاني الآثار للطحاوي، وُلد سنة ٤٥٥ه، وتوفى سنة ٥٢٠ه.

يُنظر: (الديباج المذهب، ابن فرحون، ص٣٧٨، الأعلام، ٦/ ٢١٠ (مرجعان سابقان)، وشذرات الذهب في أخبار من ذهب، عبد الحي بن العماد الحنبلي (١٠٨٩ه، طبعة القدسي، القاهرة، ١٣٥٠هـ)، ٤/ ٦٢.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الحجة على أهل المدينة، محمد بن الحسن الشيباني، تحقيق: مهدي الكيلاني، عالم الكتب، بيروت، عن مطبعة المعارف الشرقية بالهند، د. ط، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م، ٢/ ٥٥٤ وما بعدها، وشرح معني الآثار، أحمد بن سلامة الطحاوي، تحقيق: محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ١٣٩٩ه، ٤/ ٥٩، التاج والإكليل، الموَّاق، ٦/ ٧٠ دار الكتب الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٢٠٠ ـ ١٧٥ (مرجعان سابقان)، الاستذكار، أبو عمر يوسف بن عبدالله بن عبد البر، القرطبي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، ٢/ ٤٩٠ ـ ٤٤٠.

 <sup>(</sup>٣) الكلب المعلّم: هو ما ورد دليل إباحة الصيد به في الآية الكريمة: ﴿قُلْ أُحِلَ لَكُمُ الطّيِبَكُ وَمَا عَلَمُ عَلَمْ عَلَيْ عَلَى الْحَدَيثِ المتفق عليه عن عدي بن حاتم: ﴿إذا = عَلَمْتُ مِنَ الْجَوَارِجِ مُكَلِّمِينَ ﴾ [المائدة: ٤]، وفي الحديث المتفق عليه عن عدي بن حاتم: ﴿إذا =

قال محمد بن الحسن (١) «قال أبو حنيفة: لا بأس بثمن كلب الصيد ولا بأس بيعه» (٢).

وجاء في «التاج والإكليل»: «وأجاز بيعه سحنون (٣)، قال: نعم وأحج بثمنه،

البخاري، كتاب المعلم فقتَلَ فكلْ، وإذا أكل فلا تأكل؛ فإنما أمسك على نفسه أخرجه البخاري، كتاب الإجارة، باب كراهة الطرق ليلاً برقم (١٩٢٩)، ٣/ ١٥٢٩ (صحيح البخاري ومسلم) (مراجع سابقة).

والمراد بالمعَلَّم: هو الذي إذا أغراه صاحبه على الصيد طلبه، وإذا زجره انزجر، وإذا أخذ الصيد حَبَسَه على صاحبه، ويكفي تكرر ذلك منه مرتين، وقال البغوي: بل لا بد من تكرره ثلاث مرات. يُنظر: (فتح الباري، ابن حجر برقم (٥١٥٨)، ٩/ ٦٠٠) (مرجع سابق). واشترط الحسن البصري والنخعي وقتادة وأحمد وإسحق ألا يكون أسوداً لأنه شيطان، ولم يشترط ذلك جمهور العلماء ومنهم مالك والشافعي وأبو حنيفة.

يُنظر: (النووي على صحيح مسلم، باب الخطبة أيام منى، كتاب الحج، ١٣/٧٤) (مرجع سابق).

- (۱) محمد بن الحسن الشيباني: فقيه مجتهد، صاحب الإمام أبي حنيفة، وله كتب عديدة في الفقه الحنفي، منها: الجامع الكبير والجامع الصغير والحجة على أهل المدينة، وُلد سنة ١٣٥هـ، وتوفي ١٨٩هـ. يُنظر: (طبقات الحنفية، ١٢/ ١٤٩، ومعجم المؤلفين، كحالة، ٣/ ٢٢٩) (مرجعان سابقان).
  - (٢) الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٤ (مرجع سابق).
- (٣) سحنون: عبد السلام بن سعيد التنوخي، الفقيه المالكي، من حمص، وُلد سنة ١٦٠ه، بالقيروان، وتوفي في سنة ٢٤٠ه، وتفقه بابن القاسم وابن وهب وأشهب وغيرهم، صنف كتاب المدونة في مذهب الإمام مالك، وعليها يعتمد أهل القيروان.

يُنظر: (الديباج المذهب، ابن فرحون، ص١٦٠، وفيات الأعيان، ابن خلكان، ٢/ ٣٥٢، طبقات الفقهاء، الشيرازي، ص١٥٦، الأعلام الزركلي، ٤/ ١٢٩ (مراجع سابقة).

وابن رشد مثل قول سحنون، قال ابن نافع وابن كنانة وأكثر أهل العلم: وهو الصحيح في النظر؛ لأنه إذا جاز الانتفاع به وجب أن يجوز بيعه... قال ابن القاسم(۱): ولا شيء على من قتل كلباً من كلاب الدور بخلاف ما إذا قتل كلب صيد أو زرع، فعليه قيمته»(۱).

وجاء في «شرح مختصر الخرقي»(٣): «وقول الخرقي: (وبيع الكلب باطل وإن كان معلَّماً)؛ لأن بعض العلماء أجاز بيع المعلَّم دون غيره، وإليه ميل بعض

<sup>(</sup>۱) ابن القاسم: عبد الرحمن بن القاسم، أبو عبدالله، الفقيه المالكي، الحافظ، صاحب الإمام مالك عشرين سنة، روى عنه كثيرون منهم الإمام البخاري والنسائي، كتب المدونة عن الإمام مالك، وهي أجلُّ كتبه.

يُنظر: طبقات الفقهاء، الشيرازي، ص١٥٠، وفيات الأعيان، ابن خلكان، ٢/ ٣١١، الديباج المذهب، ابن فرحون، ص١٤٦، الأعلام، الزركلي، ٤/ ٩٧ (مراجع سابقة). والفتح المبين في طبقات الأصوليين، الشيخ عبدالله مصطفى المراغي، ط٢، بيروت، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م، ١/ ١٢١.

<sup>(</sup>٢) التاج والإكليل، المؤاق، ٦/ ٧٠ ـ ٧١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الخرقي: عمر بن الحسين بن عبدالله، أبو القاسم، البغدادي، الفقيه الحنبلي، أخذ العلم عن أصحاب الإمام أحمد حتى صار عالماً بارعاً في المذهب وأحد أثمته، له تصانيف كثيرة، منها: المختصر في الفقه، ويُعرف بمختصر الخرقي، وهو أهم متن في الفقه الحنبلي، توفي في دمشق سنة ٣٣٤ه.

يُنظر: طبقات الحنابلة، القاضي أبو حسين محمد بن أبي يعلى الفراء الحنبلي ٢٦٥ه، تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، ١٣٧١هـ ١٩٥٢م، ٢/ ١٦، وشذرات الذهب، ابن العماد، ٢/ ٢٦١، الأعلام، الزركلي، ١/ ١٩٦، تذكرة الحفاظ، الذهبي، ٣/ ٧٨٥ (مراجع سابقة).

المتأخرين من أصحابنا، ومنهم الحارثي»(١).

## أدلتهم:

استدل القائلون بمالية الكلب وبأن منافعه متقوَّمة إذا كان كلب صيد أو حراسة بالأدلة التالية:

أولاً: إن كلب الصيد أو الحراسة مستثنى في الحكم من باقي الكلاب التي جاء الأمر بقتلها، أو النهي عن اقتنائها أو تحريم بيعها وغير ذلك، وبيان ذلك:

ا - الاستثناء الوارد في حديث الأمر بقتل الكلاب: حيث استثنى النبي على من الكلاب المأمور بقتلها كلب الصيد والحراسة، فعن ابن عمر الله المرسول الله على: «أمر بقتل الكلاب إلا كلب صيد أو ماشية»(١)، والمستثنى يأخذ حكماً مخالفاً لما قبله، وإلا لما استُثنى؛ ولذا فلا يجوز قتله، وما ذاك إلا لأنه متقوم، فإذا أقدم أحد على قتله ضمن قيمته.

٢ ـ الاستثناء الوارد في حديث النهي عن اقتناء الكلب: حيث استثنى النبي ﷺ
 كلب الزرع أو الضرع أو الحراسة حين قال: «من أمسك كلباً فإنه ينقص كل يوم من

<sup>(</sup>١) شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٦٧٠. وقد نقل المرداوي في الإنصاف عن الحارثي أيضاً القول بذلك.

يُنظر: (الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف على مذهب الإمام أحمد، تأليف علاء الدين علي بن سليمان المرداوي، تحقيق: محمد حسن إسماعيل، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م، ودار إحياء التراث العربي)، ٧/ ١٠ والحارثي: هو أبو محمد مسعود ابن أحمد بن مسعود الحنبلي، توفي سنة ٢١١ه، لـه شرح المقنع (شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٧٠٠ ـ ٧٥٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم وغيره (تقدم تخريجه).

عمله قيراط إلا كلب حرث أو ماشية»، وفي رواية: «إلا كلب صيد أو ماشية»(١).

فتقييد الكلب المنهي عن اتخاذه بأن لا يكون كلب حراسة أو صيد يجعل لهذا الأخير حكماً مختلفاً عما قبله، ويجعل النهي عن الاقتناء منصباً على ما عداه من الكلاب(٢).

ويؤكد ذلك ما ترجم به البخاري (٣) لهذا الحديث وهو قوله: «باب اقتناء الكلب للحرث»(٤) ليُفهم من ذلك أن له حكماً مختلفاً عما سواه، وما ترجم به مسلم وهو قوله: «وبيان تحريم اقتنائها إلا لصيد أو زرع أو ماشية»(٥).

٣ ـ الاستثناء الوارد في حديث النهي عن ثمن الكلب: فعن جابر الله عن ثمن الكلب صيد»(١) حيث استثنى

<sup>(</sup>١) متفق عليه واللفظ للبخاري (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تحفة الأحوذي، محمد بن عبد الرحمن المباركفوري، دار الكتب العلمية، بيروت، د. تـد. ط، ١/ ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) البخاري: محمد بن إسماعيل بن إبراهيم، أبو عبدالله البخاري، صاحب الصحيح، أخذ عن أصحاب الشافعي: الحميدي والزعفراني وأبي ثور، وُلد في شوال سنة ١٩٤ه، وتوفي في قرية خزتنك (قرب سمرقند) ليلة عيد الفطر سنة ٢٥٦ه، من كتبه: التاريخ الكبير، وخلق أفعال العباد، والضعفاء، والأدب المفرد.

يُنظر: طبقات الشافعية، ابن شهبة، ١/ ٨٤، ترجمة رقم (٢٨)، طبقات الحنابلة، الفراء، 1/ ٢٥٨، شذرات الذهب، ابن العماد، ٢/ ١٣٤، الأعلام، ٦/ ٢٥٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، ٢/ ٨١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، ٣/ ١٢٠٠ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٦) أخرجه النسائي، كتاب الصيد، باب الرخصة في ثمن الكلب برقم (٤٣٠٦)، ٧/ ٢١٦
 (سنن النسائي) (مرجع سابق).

النبي على الصيد من النهى الوارد على بيع الكلاب، فدلَّ على أن بيعه جائز، وأن النهي منصبٌ على ما سواه، وهذا ما ترجم له النسائي بقوله: «باب الرخصة في ثمن كلب الصيد»(١).

الاعتراض: اعترض القائلون بعدم مالية الكلب على هذا الحديث من حيث السّند فقالوا: إنه ضعيف، وكذلك شأن كل الأحاديث التي تُورِدُ الاستثناء من النهي عن ثمن الكلب، فما ورد من أحاديث صحاح في النهي عن ثمن الكلب خالية عن هذا الاستثناء (٢).

ثانياً: ما ورد عن بعض الصحابة أنهم أوجبوا الضمان على من أتلف كلب صيد أو حراسة، ومن ذلك:

١ ـ مـا رُوي أن عبدالله بن عمرو بن العاص شه قضى في كـلب صيد قتله
 رجل بأربعين درهما، وقضى في كلب ماشية بكبش (٣).

<sup>(</sup>١) سنن النسائي، ٧/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: (شرح سنن ابن ماجه، عبد الرحمن بن أبي بكر، أبو الفضل السيوطي، مكتبة المطبوعات حلب، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، ط۲، ۱٤٠٦هـ ۱۹۹۱)، ۱/ ۱٥٦، وتنقيح تحقيق أحاديث التعليق، ابن عبد الهادي، ۲/ ۵۸۲ (مرجع سابق)، والتحقيق في أحاديث الخلاف، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي أبو الفرج، تحقيق: مسعد عبد الحميد محمد السعدني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱٤۱٥ه، ۲/ ۱۹۱، والدراية في تخريج أحاديث الهداية، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني أبو الفضل، تحقيق: عبدالله هاشم اليماني المدني، دار المعرفة، بيروت، د. ط ـ د. ت، ۲/ ۱۲۱، وتلخيص الحبير، أحمد بن علي بس حجر أبو الفضل العسقلاني، تحقيق: عبدالله هاشم اليماني المدني، مدينة النشر: المدينة المنورة، د. ط، ۱۳۸۶هـ ۱۹۲۶م، ۳/ ۳.

<sup>(</sup>٣) شرح معاني الآثار، الطحاوي، ٤/ ٨٥ (مرجع سابق).

٢ ـ ما رُوي أن عثمان أغرم رجلاً ثمن كلب قَتَلَه عشرين بعيراً (١).

#### الاعتراض:

ا ـ من حيث المتن: اعترض القائلون بعدم مالية الكلب على ذلك بقولهم: «حتى لو ثبت هذا عن عثمان فهو لا يُحتَجُّ به بمقابل ما ثبت عن رسول الله، ومع ذلك فإن ما ثبت عن عثمان خلاف ذلك، حيث خطب ذات مرة وأمر بقتل الكلاب»(٢).

٢ ـ من حيث السَّند: ثم إن هذه الروايات كلها ضعيفة باتفاق أئمة الحديث،
 لا يُحتج بها<sup>(۱)</sup>.

ثالثاً: الكلب المعلَّم هو حيوان يُنتَفَعُ به بالصيد الحلال الذي لا ينكر جوازه أحد، وفي حراسة الماشية، وما كان الانتفاع به جائزاً فشراؤه وبيعه كذلك، ولا يُلغي ذلك عدم جواز أكله، قياساً على الحمار؛ فإنه يُكره أكله، ولكن فيه منفعة الركوب والحمل عليه(٤).

## الاعتراض:

«حتى ولو كان فيه منفعة فإن منفعته غير مملوكة، وإنما أُبيحت للحاجة كماليته للمضطر، والدليل على أنها غير مملوكة أنها لا تُضمن بالغصب، وكل منفعة

<sup>(</sup>١) الأم، محمد بن إدريس الشافعي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٣٩٣ه، ٣/ ١١.

<sup>(</sup>٢) الأم، الشافعي، ٣/ ١٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: شرح سنن ابن ماجه، السيوطي، ١/١٥٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٧١ و٧٧٦، والتاج والإكليل، المؤاق، ٦/ ٧٠ -٧١ (مرجعان سابقان).

لا تُضمن بالغصب لا يصح الاستئجار عليها»(١) ولا بيعها ولا شراؤها.

ب - القول الثاني: الكلب ليس بمال شرعاً، ومنافعه غير متقومة، سواء كان كلب صيد أو حراسة أو غير ذلك، وعليه: فلا يصح بيعه ولا إجارته، ولا يضمن متلفه قيمته، وأصحاب هذا القول هم الإمام مالك في المدونة، والشافعية، والحنابلة(٢).

- التاج والإكليل، المؤاق، ٦/ ٧٠ ـ ٧١، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨.
  - المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣، البيان، العمراني، ٨/ ٦٢ (مراجع سابقة).
- الوسيط في المذهب، محمد الغزالي أبو حامد، تحقيق: محمد تامر وأحمد إبراهيم، دار السلام النورية، مصر، ط۱، ۱٤۱۷هـ ۱۹۹۷م، ۷/ ۵۱۸، الحاوي الكبير، للماوردي، تحقيق: علي معوَّض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱٤۱۶هـ ۱۹۹۶م)، ۷/ ۵۱۸.
- حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٨، الرشيدي على النهاية، ٥/ ٣٥٧، نهاية المحتاج الرَّملي، ٥/ ٣٦٠، الشرواني على التحفة، ٨/ ٢١، العبادي على التحفة، ٨/ ٢١، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، المعتمد، الشيباني، ٢/ ٧، شرح الزركشي على الخرقي، ٤/ ٢٩٢، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٢١.
  - ـ شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مراجع سابقة).
- منار السبيل في شرح الدليل، إبراهيم بن محمد بن سالم بن ضويان، تحقيق: محمد عبد العباسي، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦هم، ٢/ ١٩٩٠.

<sup>(</sup>۱) البيان، يحيى بن سالم العمراني ٤٨٩هـ، تحقيق: قاسم النوري، دار المنهاج، د. ت\_د. ط، ٧/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر:

جاء في «التاج والإكليل»: «ابن عرفة: المنهي عن اتخاذه لا يجوز بيعه اتفاقاً، وفي غيره سبعة أقوال، مذهب المدونة مَنْعُ بيعه»(١).

وقال الغزالي<sup>(۲)</sup>: «. . . . الملك فيه غير متقوم؛ فإنه لا يقبل الاعتياض، فهو كالمعدوم»<sup>(۳)</sup>.

وقال ابن قدامة (٤): «... لا يجوز بيعه كالخنزير» (٥).

# أدلتهم:

استدل أصحاب هذا القول على ما ذهبوا إليه بالأدلة التالية:

أولاً: بالنهي عن ثمن الكلب شرعاً، وهو ما يفيد تحريم بيعه وشرائه؛ فهو غير متقوَّم، ولا يضمن متلفه، وذلك استدلالاً بما رواه مسلم وغيره بألفاظ متقاربة، فعن أبي مسعود الأنصاري: «أن رسول الله ﷺ نهى عن ثمن الكلب ومهر البغي وحلوان الكاهن»(١).

ورواه عن جابر بلفظ: «زجر النبي عن ثمن الكلب. . . »(٧) ورواه عن رافع

<sup>=</sup> \_ العدة شرح العمدة في فقه الإمام أحمد بن حنبل، تأليف بهاء الدين عبد الرحمن بن إبراهيم المقدسي، شركة الرياض للنشر والتوزيع، ط١، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، ص٢٤٤.

<sup>(</sup>١) التاج والإكليل، المؤاق، ٦/ ٧٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الغزالي: أبو حامد (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (تقدم تخريجه).

ابن خديج بلفظ قال النبي: ﷺ «شرُّ الكسب مهر البغي، وثمن الكلب، وكسب الحجام»(١).

وجه الاستدلال: يُعدُّ هذا الدليل عمدة أدلة الفريق الثاني، حيث دلَّ على تحريم بيع الكلب، وظاهر النهي يشمل الكلب المعلَّم وغير المعلَّم، سواء أكان مما يجوز اقتناؤه أم لا(٢)، دلَّ على ذلك نهيُ النبي عن ثمنه، وزَجْرُه عن ذلك، ووصفه بشرِّ الكسب ومساواته بمهر الزانية.

## الاعتراض:

١ - دعوى النسخ: اعترض الفريق الأول على هذا الدليل بأن هذا الحديث منسوخ بحديث النهي عن قتل الكلاب(٣)، فكان تحريم بيعها حين أُمر بقتلها، فلما نُسِخَ الأمر بقتلها نُسِخَ تحريم بيعها كذلك(٤).

ومما يدل على النسخ أن أجرَ الحجام نهى عنه النبي ثم رخَّصَ فيه، فكذلك نهى عن ثمن الكلب ثم رخص فيه، ويدلُّ على ذلك أن النبي بعد أن نهى عن اتخاذها

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم والترمذي (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تحفة الأحوذي، المباركفوري، ٤/ ٢٣٨، وشرح سنن ابن ماجه، السيوطي، ١٥٦/١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) عن عبدالله بن معقل قال: «أمر رسول الله بقتل الكلاب، ثم قال: ما بالهم وبال الكلاب، ثم رخص في كلب الصيد وكلب الغنم».

أخرجه (مسلم، كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه (١٥٧٣)، ٣/ ١٢٠٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٧\_٨٥٨ (مرجع سابق).

واقتنائها(١) رخص لأهل البيت القاصي في اقتنائها(٢).

٢ ـ دعوى التخصيص: اعترضوا على الحديث أيضاً من ناحية أخرى، وهي أن النهي أخرجه النسائي<sup>(٦)</sup> من حديث جابر: «نهى رسول الله عن ثمن الكلب والسنور إلا كلب صيد»<sup>(١)</sup>.

الرد: «إذا كان غير الضاري من الكلاب مأموراً بقتله، فإنما وقع النهي عن ثمن الكلب المباح اتخاذه لا المأمور بقتله؛ لأن المأمور بقتله معدوم؛ لأنه محال إلا أن يطاع رسول الله فيما أمر به من قتله»(٥).

٣ \_ اعترضوا على الحديث أيضاً بأن النهى الوارد فيه، ليس للتحريم، بل هو

<sup>(</sup>۱) «من أمسك كلباً فإنه ينقص كل يوم من عمله قيراط. . . » متفق عليه عن ابن عمر (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) في الحديث الذي أخرجه مسلم عن عبدالله بن معقل عن رسول الله بلفظ: «ثم رخص في كلب الصيد وكلب الغنم» \_ (مسلم، كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه، برقم (١٥٧٣)، ٣/ ١٢٠٠) (مرجع سابق)، ومالك في الموطأ، ٣/ ٣٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) النسائي: هو أحمد بن شعيب بن علي بن سنان، القاضي الفقيه، شيخ الإسلام، وُلد في نسا سنة ١٥ هم، ورحل إلى خراسان والعراق والحجاز ومصر والشام في طلب العلم، برع في الحديث والإسناد، من كتبه: المجتبى، والسنن الكبرى، والضعفاء والمتروكون، وخصائص الصحابة، توفى في الرملة سنة ٣٠٣ه.

يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ٣/ ١٤، تذكرة الحفاظ، الذهبي، ٢/ ٢٩٨، وفيات الأعيان، ابن خلكان، ١/ ٥٩، شذرات الذهب، ابن العماد، ٢/ ٢٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٥) الاستذكار، ابن عبد البر، ٦/ ٤٣٩ (مرجع سابق).

محمول على كراهة التنزيه؛ لأن بيعه ليس من مكارم الأخلاق، فجاء النهي عن البيع تنزيهاً؛ ليعتاد الناس هبته وإعارته والسماحة به.

وأما تسويته في النهي مع مهر البغي وحلوان الكاهن، فمحمول على الكلب الذي لم يأذن الشرع في اتخاذه، ولكن حتى ولو كان وارداً في غيره وكان مشتركاً في النهي مع مهر البغي وحلوان الكاهن، فإن النهي في الحديث يُحمَل على العموم الذي يشمل التنزيه والتحريم في القدر المشترك من الكراهة، ثم تؤخذ خصوصية كل واحد من هذه الثلاثة (ثمن الكلب \_ مهر البغي \_ حلوان الكاهن) من دليل آخر، حيث أُخذ تحريم مهر البغي وحلوان الكاهن من الإجماع، لا من مجرد النهي الوارد في هذا الحديث (۱).

الردُّ: في هذا إخراج للنهي عن معناه الحقيقي \_ وهو التحريم \_ بلا مُقتض لذلك، وبدون دليل(٢).

ثانياً: استدل أصحاب هذا القول أيضاً على عدم مالية الكلب وعدم تقوُّم منافعة بأن الكلب لا تصح إجارته ولا هبته، فهو غير متقوَّم ولا يقبل الاعتياض؛ ولذا فهو كالمعدوم (٣)، وبيع المعدوم غير جائز.

## \* المناقشة والترجيح:

نلاحظ أن الدليل الذي استند إليه الفريق الثاني ـ القائلين بعدم مالية الكلب وبأن منافعه غير متقوَّمة شرعاً ـ هو دليل قوي صحيح، حيث: «نهى النبي عن ثمن

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح الباري، ابن حجر، ٤/ ٤٢٧، تحفة الأحوذي، المباركفوري، ٤/ ٤١٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تحفة الأحوذي، المباركفوري، ٤/ ٤١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠ (مرجع سابق).

الكلب(١)»، وهذا يعني تحريم بيعه وشرائه، وبالتالي عدم ماليته.

وما أورده الفريق الأول من دعوى النسخ لا ينهض له دليل قوي، فالنسخ ورد على الأمر بقتلها لا على النهي عن ثمنها، وليس بينهما تلازم، فقد ينهى النبي عن قتلها ومع ذلك يبقى ثمنها محرم وبيعها غير جائز.

وما أوردوه أيضاً من دعوى التخصيص لهذا الحديث بقصره على ما عدا كلب الصيد والحراسة هي أيضاً دعوى تفتقر إلى الدليل القوي، «حيث إن الأحاديث الصحاح عن النبي في النهي عن ثمن الكلب خالية عن هذا التخصيص»(٢).

وأما التخصيص الوارد في أحاديث صحيحة فهو وارد بشأن النهي عن الاقتناء، لا في سياق النهي عن الثمن<sup>(٣)</sup>.

ولـذا فإنه يظهر من الأدلة أن القول بعدم مالية الكـلب هو أقرب للصـواب والله أعلم، مع الأخذ بالحسبان جواز إعارته وهبته إذا كان كلب صيد أو حراسة؛

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم وغيره (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: التحقيق في أحاديث الخلاف، ابن الجوزي، ٢/ ١٩١، تلخيص الحبير، ابن حجر، ٣/٣ (مرجعان سابقان). حيث ورد بروايات كلها ضعيفة، منها ما فيه الوليد بن عبدالله، وقد ضعّفه الدارقطني، ومنها ما فيه المثنى بن الصباح، قال أحمد والرازي: لا يساوي شيئاً، وهو مضطرب الحديث، وقال النسائي: متروك الحديث، وقال يحيى: ليس بشيء. يُنظر: (تنقيح تحقيق أحاديث التعليق، ابن عبد الهادي، ٢/ ٥٨١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) في الحديث المتفق عليه: «من اقتنى كلباً إلا كلب صيد أو ماشية نقص. . . الحديث» (تقدم تخريجه).

قال البيهقي: «الأحاديث الصحيحة في النهي عن ثمن الكلب ليس فيها هذا الاستثناء، إنما الاستثناء، في الاقتناء» (الدراية في تخريج أحاديث الهداية، ابن حجر، ٢/ ١٦١) (مرجع سابق).

لما له من منافع مباحة كالصيد والحراسة للزرع والماشية والدور البعيدة، أما الكلب المؤذي والضاري الذي لا يُنتَفَع به، فقد صَرَّح كثير من الفقهاء أنه: «لا يجوز بيعه اتفاقاً»(۱) دون خلاف بين الفقهاء في ذلك، بما فيهم من قال بماليته.

## وقف الكلب:

أخذاً مما سبق بيانه من اختلاف الفقهاء حول مالية الكلب وتقوَّم منافعه، ونظراً لأدلة أخرى سنوردها في ثنايا الحديث عن وقف الكلب، فقد اختلف الفقهاء أيضاً في حكم وقف الكلب، ويمكن رد أقوالهم إلى اتجاهين:

الأول: المجيزون لوقف الكلب المعلَّم والقابل للتعليم، وهو الذي يُنتفع به في الصيد أو الحراسة دون غيره من الكلاب، وأصحاب هذا الاتجاه: أبو يوسف من الحنفية، والمالكية، وهو رأي عند الشافعية، والحارثي(٢)، وتقى الدين(٣) من

<sup>(</sup>۱) وابن عرفة المنهي عن اتخاذه لا يجوز بيعه اتفاقاً (التاج والإكليل، المؤاق، ٦/ ٧٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) الحارثي: مسعود بن أحمد بن زيد بن عياش الحارثي البغدادي ثم المصري، فقيه، محدث، حافظ، قاضي القضاة، وُلد سنة ٢٥٢ه، عُني بالحديث وصنف وشرح بعض سنن أبي داود، وخرَّج لنفسه (أمالي)، وشرح قطعة من كتاب المقنع في الفقه، كان مفتياً مناظراً، عارفاً بمذهبه، توفي سنة ٢١١ه، في القاهرة، ودُفن في القرافة.

يُنظر: (الذيل على طبقات الحنابلة، ابن رجب، ٤/ ٣٨٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) تقي الدين: أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبدالله ابن تيمية، الحراني، الدمشقي، الحنبلي، أبو العباس، شيخ الإسلام، الفقيه الأصولي المفسر النحوي، وُلد بحران، سنة ٦٦١ه، وأتقن العلوم والتحرير والتصنيف، وصار من كبار الحنابلة، له مصنفات عديدة، منها فتاوى ابن تيمية، والسياسة الشرعية، ونظرية العقد وغيرها.

الحنابلة، والشيعة الإمامية والزيدية(١).

وما ذكرناه من قول أبي يوسف هـ و تخريج على قوله بصحة وقف الحيوان تبعا، بخلاف الإمام أبي حنيفة ومحمد، حيث إن الحنفية في الأصل لم يجيزوا وقف المنقول إلا تبعاً، أو إذا ورد به دليل خاص كالسلاح والكراع، أما المنقول منفرداً كالحيوان مثلاً فلا يصح وقفه إلا تبعاً للأرض عند أبي يوسف، أما أبو حنيفة فلا يصح عنده وقف الحيوان؛ لأنه منقول لا يتحقق فيه شرط التأبيد، وعند محمد لا يصح لأنه منقول لم يجرِ التعارف بوقفه (۱۲). (وسيأتي الحديث عن ذلك مفصلاً في الفصل الثاني).

ينظر: البدر الطالع بمحاسن مَن بعد القرن السابع، محمد بن علي الشوكاني ٧٩٤ه، طبع دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط١، ١٣٧٧هـ ١٩٥٨م، ١/ ٦٣، والدرر الكامنة، ابن حجر، ١/ ١٥٤، شذرات الذهب، ابن العماد، ٦/ ٨٠، والفتح المبين، المراغي، ٢/ ١٣، الأعلام، الزركلي، ١/ ١٤٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٦ وما بعدها، الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٥٥٧ وما بعدها، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٢/ ٣٧٨، العبادي والشرواني على التحفة، ٨/ ٧١، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٢٤ (مراجع سابقة).

<sup>-</sup> شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، جعفر بن الحسن الهذلي (المحقق المحلي) من كتب الشيعة الإمامية، مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، د. ط-د. ت، ٢/ ١٦٧.

<sup>-</sup> البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار، أحمد بن عبيد المرتضى، من كتب الشيعة الزيدية، دار الكتاب الإسلامي، د. ط ـ د. ت، ٥/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٦ (مرجع سابق).

وبناء على قول أبي يوسف بجواز وقف الحيوانات \_ كالبقر مثلاً \_ تبعاً للأرض، فإننا نعود إلى قول أبي حنيفة ومحمد بجواز بيع الكلب وعده كسائر الحيوانات متقوماً يضمن متلفه (١)؛ لنجعل من ذلك قولاً مخرجاً على هذه الأقوال ملخّصُه:

يجوز وقف الحيوان تبعاً للأرض عند أبي يوسف، ومن جملة الحيوانات المتقومة (الكلب) عند أبي حنيفة ومحمد؛ ولذا فيجوز وقف هذا الكلب تبعاً للأرض أخذاً من تجويز أبي يوسف لوقف الحيوان تبعاً، ومن عد أبي حنيفة محمد الكلب مالاً متقوماً يقبل الاعتياض.

وأما المالكية: فعلى الرغم من أن مذهب «المدونة» هو عدم عدَّه مالاً متقوماً يصح بيعه، إلا أنهم عدُّوا الوقف شيئاً آخر غير البيع، فيصح عندهم وقفه حتى لو لم يجز عندهم بيعه، ولعل المستند في ذلك هو القاعدة الفقهية: «يُغتفر في القربة ما لا يُغتفر في المعاوضة»(٢).

قال الدسوقي (٢): «ويصح وقف مملوك ولو كان ذلك المملوك الذي أُريدَ وقفه لا يجوز بيعه، كجلد أضحية وكلب صيد خلافاً لبعضهم (١٠).

وجاء في «مغني المحتاج»: «لا يصح وقف كلب معلَّم أو قابل للتعليم

<sup>(</sup>١) يُنظر: الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) ذكرها الشرواني في شرحه على التحفة (الشرواني على تحفة المحتاج، ٨/ ٦٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي: من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

كما بحثه السبكي (١)؛ لأنه غير مملوك، هذا في الأصح، والثاني يصح على رأي (٢).

وجاء في «الإنصاف»: «وأما الكلب فالصحيح من المذهب أنه لا يصح وقفه... وقال الحارثي في شرحه: وقد تُخرَّج الصحة من جواز إعارة الكلب المعلَّم كما خُرِّج جواز الإجارة لحصول نقل المنفعة... قال الشيخ تقي الدين: يصح وقف الكلب المعلَّم...»(٢).

وجاء في «شرائع الإسلام»: «يصح وقف كل ما يصح الانتفاع به... وكذا يصح وقف الكلب المملوك...»(٤).

وجاء في «البحر الزخار»: «ويصح وقف الكلب لصحة الانتفاع به كالفرس»(٥). أدلتهم:

استدل المجيزون لوقف الكلب على ما ذهبوا إليه بأن القصد من الوقف هو

<sup>(</sup>۱) السبكي: على بن عبد الكافي بن علي بن تمام، تقي الدين السبكي، الفقيه الشافعي، المحدث المفسر، النحوي، الأديب، قاضي القضاة، وُلد بمصر سنة ٦٨٣ه، ولي قضاء الشام سنة ٦٣٩ه، من مصنفاته - التي زادت على المثتين - الابتهاج في شرح المنهاج، والدر النظيم، توفي في القاهرة، سنة ٢٥٦ه.

يُنظر: طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ١/ ١٣٩، البدر الطالع، الشوكاني، ١/ ٤٦٧، الدرر الكامنة، ابن حجر، ٣/ ١٣٤، الأعلام الزركلي، ٥/ ١١٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٢ (مرجع سابق).

حصول المنفعة، وفي الكلب منفعة في الصيد أو الحراسة فجاز وقفه (۱)، وهذه المنفعة هي منفعة مباحة، ويتحقق معها بقاء عين الموقوف (۱)، ومما يقوي جواز وقفه القياس على جواز إعارته (۱)، وجواز الوصية به (۱)، وكذلك فإن بيعه جائز إذا كان معلّماً، والنهي عن البيع هو لغير كلاب الصيد والحراسة (۱۰).

الثاني: المانعون: اللذين لم يجيزوا وقف الكلب حتى لو كان معلَّماً، وأصحاب هذا الاتجاه هم: أبو حنيفة ومحمد من الحنفية، وهو الأصح عند الشافعية، والصحيح عند الحنابلة(١).

أما أبو حنيفة فلأنه لا يجيز وقف المنقول مطلقاً (٧) \_ حتى ولو كان مالاً كما هو حال الكلب عنده كما رأينا \_، ومن جملة المنقول الحيوانات، ومنها الكلاب.

وأما محمد فيجيز وقف المنقول، لكن فيما تعارفه الناس(^)، والفتوي على

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠، البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البيان، العمراني، ٨/ ٦٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٤، والإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٦) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، الكافي، ابن قدامة،
 ٢/ ٣٢٠، وشرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦. (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٨) يُنظر: تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، تأليف: فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي،
 دار المعرفة، بيروت، ط١، المطبعة الأميرية بولاق، مصر، سنة ١٣١٣هـ، أُعيد =

قول الإمام محمد عند الحنفية، ووقف الكلب ليس مما تعارفه الناس، وإن كان مالاً كما ذهب إلى ذلك أيضاً.

وأما الشافعية والحنابلة: فهم القائلون بعدم مالية الكلب، وعدم تقوَّم منافعه كما رأينا(۱)؛ ولذا فهم يقولون بعدم جواز وقفه، مستدلين على ذلك بأن الوقف تمليك، والكلب لا يُملك؛ لأنه لا يجوز بيعه(۲) ولا إجارته ولا هبته(۳)، وقد نصً الشافعي على أنه ليس بمال(۱)؛ ولذا فهو غير متقوم ولا يقبل الاعتياض، فهو كالمعدوم(٥).

<sup>=</sup> طبعه بالأوفست)، ٣/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠، والكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، والمهذب، الشيرازي، ٣/ ٢٧٣، البيان، العمراني، ٨/ ٢٦، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، المجموع، النووي، ١١/ ٢٤٨، الرشيدي على النهاية، ٥/ ٣٥٧، نهاية المحتاج، الرّملي، ٥/ ٣٦٠، الشرواني على التحفة، ٨/ ١٧، العبادي على التحفة، ٨/ ١٧، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٤٤٢، شرح الزركشي على الخرقي، ٤/ ٢٩٢ (مراجع سابقة). والمعتمد في فقه الإمام أحمد بن حنبل، جمع نيل المآرب للشيباني، ومنار السبيل لابن ضويان، أعده: على بلطه جي ومحمد وهبي سليمان، تدقيق محمد الأرناؤوط، دار الخير، دمشق، ط١، (١٢٤١هـ ١٩٩١م)، ٢/٧، ومنار السبيل، ابن ضويان، ٢/ ١٩٩، والعدة شرح العمدة، المقدسي، ص٤٤٢، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٥٥ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠، والبيان، العمراني، ٧/ ٢٩٠، وكشاف القناع،
 البهوتي، ٣/ ٢٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٨٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠ (مرجع سابق).

وهو وإن كان فيه منفعة، فقد أبيح الانتفاع به للضرورة على خلاف الأصل، كالميتة للمضطر، لكن هذه المنفعة غير مملوكة؛ لأنها لا تُضمَنُ بالغصب(١)، وبما أنها غير مملوكة فلا يصح وقفه لذلك.

وهذا هو الراجح عند الشافعية في الكلب المعلَّم أيضاً (٢)، أما غير المعلَّم فلا يصح وقفه جزماً (٣).

# \* المناقشة والترجيح:

من خلال ما سبق من دراسة مذاهب الفقهاء حول مالية الكلب لمعرفة تقوّم منافعه أو عدم تقوّم منافعه، ثم من دراسة مذاهب الفقهاء في حكم وقفه، يتبين لنا أنه قد ينفك التلازم بين جواز البيع وجواز الوقف للشيء الموقوف عند الفقهاء باما تساهلاً تطبيقاً للقاعدة الفقهية: «يُغتفر في القربة ما لا يُغتفر في المعاوضة» (٤)، وهو ما ذهب إليه المالكية حين منعوا بيع الكلب حال المعاوضة، وأجازوا وقفه حال القربة (٥)، أو تشدداً انطلاقاً من أن الموقوف يُشترط فيه شروط أخرى غير

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البيان، العمراني، ٧/ ٢٩٠، والمغني مع الشرح الكبير، ابن قدامة، ٧/ ٦٢١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٨، والمهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) أوردها الشرواني في شرحه على تحفة المحتاج (الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشية الدسوقي، ١١٨/٤، ولفظه: «ويصح وقف مملوك ولو كان ذلك المملوك الذي أُريدَ وقفه لا يجوز بيعه؛ كجلد أضحية وكلب صيد» (مرجع سابق).

المالية، تنبني على التأبيد (١) وتحقيق صفة الجريان ومعنى الدوام، ولا ينسجم مع تلك الشروط ما كان من المنقولات كالحيوانات مثلاً (١)، حتى ولو كانت جائزة البيع، ومن ضمنها الكلاب.

وهذا مقتضى قول أبي حنيفة ومحمد، اللذين أجازا بيع الكلب(٣)، أما في وقفه فمقتضى قولهما في وقف المنقول يجعل وقفه غير صحيح؛ لأنه من المنقولات التي لم يجر التعارف بوقفها(٤).

وقد يتحقق التلازم بين جواز البيع وجواز الوقف للشيء الموقوف؛ لاشتراكهما في علة التمليك، فما جاز بيعه جاز وقفه، وما لم يجز بيعه لم يجز وقفه، وهو ما ذهب إليه الشافعية والحنابلة حين منعوا بيع الكلب، ومنعوا وقفه أيضاً(٥).

# الترجيح:

يبدو لنا أن من نظر إلى مقصود الوقف في تحقيق انتفاع الموقوف عليه، فتساهل في شروط الشيء الموقوف استناداً إلى القاعدة الفقهية: «يُغتفر في القربة ما لا يُغتفر في المعاوضة»: قوله أقرب للصواب؛ حيث إن للكلب المعلَّم منافع لا ينكرها أحد كالحراسة والصيد وغير ذلك، بغض النظر عن كونها متقومة أم لا حكما

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩١١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ٦/ ٩١٠ ـ ٩١١.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦، وتبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، والمجموع للنووي، ١٦/ ٢٤٨، والكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، والإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ (مراجع سابقة).

اختلف في ذلك الفقهاء \_ غير أنها موجودة، وهي حال الوقف تُطرح بغير ثمن ودون مقابل؛ ولذا فلا يرد عليها النهي الذي تضمَّنه الحديث الذي ينهى عن ثمن الكلب(١). وهذا ما يوافق مذهب المالكية(١).

# وفي الرد على المانعين من الشافعية والحنابلة:

نرى أنه لم يتحقق التلازم عندهم دائماً بين جواز البيع وجواز الوقف للشيء الموقوف؛ فقد تحقق عندهم التلازم في المنع من بيع الخنزير ووقفه، حيث لم يجيزوا بيعه ولا وقفه (٣)، وهو ما وافقهم عليه الشيعة الإمامية، وألحق الحنابلة بذلك سباع البهائم وجوارح الطيور التي لا تصلح للصيد (٤).

غير أنهم - الشافعية والحنابلة - لم يحققوا هذا التلازم بين وقف الفحل للضراب والإنزاء، وبين إجارته لذلك، حيث لم يجيزوا إجارته لذلك لعدم إمكان تسليم المنفعة، ومع ذلك فإنهم أجازوا وقفه لذلك - للضراب والإنزاء -، معللين بأن الوقف قربة يُحتمل ويُغتفر فيها ما لا يُحتمل ولا يُغتفر في المعاوضات (٥٠)، وهو

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه مسلم وغيره (تقدَّم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٨، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، والكافي،
 ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، والإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٢٧، والوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٦، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧ (مراجع سابقة).

و(الفواكه العديدة في المسائل المفيدة، أحمد بن محمد المنقور التميمي النجدي، منشورات =

مذهب المالكية الذين يجيزون وقف الحيوانات مطلقاً(١).

أما الحنفية فهم على مذهبهم في منع وقف المنقول الذي لم يتعارف الناس وقفه، ومن ضمن ذلك عندهم وقف الثور للإنزاء، فهو ليس بقربة مقصودة، وليس بمنقول متعارف وقفه (٢).

ولذا فإننا يمكن لنا أن نرجح جواز وقف الكلب إذا كان معلَّماً ليُنتفع به في عدة أمور، يمكن أن نتصور منها:

١ ـ حراسة العقارات والمباني الوقفية وما فيها من مواش وممتلكات.

٢ ـ إعارته للفقراء ليستعينوا به في الصيد ويرجعوه لينتفع به غيرهم من الفقراء.

٣ ـ وضعها في خدمة المصالح العامة للمسلمين تحت أي دائرة تقوم بذلك، مثل ملاحقة المجرمين الفارين واللصوص، وكشف المهربين للمواد المحظورة عبر حدود الدول.

مع الأخذ بالحسبان عدم جواز وقف الخنزير؛ لأنه لا ينتفع به ولأنه نجس العين.

<sup>=</sup> المكتب الإسلامي، دمشق، ط١، ١٣٨٠ ه بإشراف محمد زهير الشاويش)، ١/ ٤٣٩.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: جواهر الإكليل، صالح الأزهري، تحقيق: الطيب الهوازلي، المكتبة العصرية، بيروت، ط۱، ۱۲۲۱هـ - ۲۰۰۰م)، ۲/ ۰۰۲، وبلغة السالك، الصاوي، ٤/ ۱۲ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق)، و(الجوهرة النيرة، محمد بن علي العبادي، المطبعة الخيرية، د. طـد. ت)، ١/ ٦٣٦، و(الإسعاف في أحكام الأوقاف، حسام الدين برهان الدين إبراهيم بن موسى بن علي الطرابلسي الحنفي، دار الرائد العربي، بيروت، د. ط، ١٤٠١هـ ١٩٨١م)، ص ٢٨.

أما السماد الحيواني: وهو فضلات الحيوانات (الأنعام) التي يريبها الإنسان بغية الاستفادة من لحومها وألبانها، حيث إن هذه الفضلات تشكِّل سماداً فيه جميع العناصر اللازمة لتغذية النبات وتحسين خصوبة التربة، وهو ما لا يمكن للسماد الكيماوي أن يقوم به (۱).

فقد أجاز المالكية والحنفية في المعتمد عندهم بيع هذه الفضلات؛ لأن فيها منفعة يباح الانتفاع بها شرعاً، أما الشافعية والحنابلة فقد منعوا بيعها لنجاستها(٢).

ويبدو أن الرأي الراجح جواز وقفها حتى ولو قلنا بنجاستها؛ لأن الوقف قربة يُغتفر فيه مالا يُغتفر في المعاوضة.

#### \* \* \*

#### \* المطلب الثالث \_ وقف السندات وشهادات الاستثمار:

#### مدخل:

مع تطور السوق المالية فقد ظهر ما يُسمى في العرف الاقتصادي (بالسندات) التي يتداولها الناس فيما بينهم، فما حكم التعامل بها حِلاً وحرمة؟ وعليه فما حكم وقفها؟ .

# أولاً \_ تعريف السندات:

السند لغةً: هو كل ما يُستند إليه ويُعتمد عليه من حائط وغيره (٣).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البيوع الشائعة، د. توفيق البوطي، ص٢٧٢ وما بعدها (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ١٤٣، ومواهب الجليل، الحطاب، ٤/ ٢٥٩\_ ٢٦١،
 المجموع النووي، ٩/ ٢٣١، المغني، ابن قدامة، ٣٢٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المعجم الوسيط، الزيات وغيره، ٢/ ٤٥٤ (مرجع سابق).

واصطلاحاً: «السند هو صك قابل للتداول، ويُمثل قرضاً يُعقد عادةً بوساطة الاكتتاب العام، وتُصدره الشركات أو الحكومة وفروعها، ويُعتبر حامل سند الشركة دائناً للشركة له حق دائنية في مواجهتها، ولا يُعد شريكاً فيها»(١).

وبعبارة أخرى: «السند: صك مالي قابل للتداول، يُمنح للمكتتب لقاء المبالغ التي أقرضها، ويُخوِّله استعادة مبلغ القرض علاوة على الفوائد المستحقة، وذلك بحلول أجله، أي: السند: تعهد مكتوب بمبلغ من الدَّين لحامله في تاريخ معين، نظير فائدة مقدَّرة»(٢).

### ثانياً \_ حكمها:

# قبل معرفة الحكم ما هو تكييفها الشرعي؟:

اتفق علماء الشريعة والقانون على أن التكييف الشرعي للسندات هـو أنها قروض (٣)، فهي تُمثل دَيناً على الشركة (١٠)، وصاحب السند له حق استرداد قيمته من الشركة مضافاً إليه حقه في الفوائد الثابتة (٥٠).

<sup>(</sup>۱) أحكام الأسواق المالية، د. هارون، ص٣٢ (أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات) ضوابط الانتفاع بها في الفقه الإسلامي، د. محمد صبري هارون، دار النفائس، الأردن، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٣٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: القرض المصرفي، د. البنّا، ص٤٩١ (القرض المصرفي، دراسة تاريخية مقارنة بين الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، د. محمد علي، محمد أحمد البنّا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٧هـ-٢٠٠٦م).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات)، د. هارون، ص٣٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البديل الإسلامي للفوائد المصرفية الربوية، د. عاشور عبد الجواد، دار النهضة =

أما حكمها: فتكييفها بأنها قروض يحيلنا إلى شروط القروض في الفقه الإسلامي، والتي لا تُجيز للمقرض أن يشترط نفعاً لقاء قرضه، فالقرض: عقد إرفاق وقربة إذا جرَّ نفعاً كان حراماً(۱)، فالديون ينبغي أن تُستوفى دون زيادة ولا نقصان، والنظر في السندات يؤكد ما يلى:

١ ـ أن حامل السند يستوفى فائدة ثابتة لقاء دينه، سواء أربحت الشركة أم لا.

٢ ـ من السندات ما يصدر بخصم إصدار، حيث يدفع المكتتب أقل من القيمة الاسمية، وحين الاستيفاء يستوفي القيمة كاملة.

٣ ـ من السندات ما يصدر بعلاوة زائدة على القيمة التي دفعها المكتتب(٢).

والسندات على هذا النحو لا تخرج عن كونها قرضاً يجرُّ فائدة، والقرض إذا جرَّ فائدة للمقرض كان ذلك ربا؛ لأن الفائدة هنا في مقابل الأجل، وهو ما يسمى (ربا النسيئة) المتفق على تحريمه.

وبناءً على ذلك: فلا يجوز التعامل بالسندات بيعاً أو شراءً أو إصداراً، وسواء أكان المكتتب بائعاً للسندات أم مشترياً لها؛ لأن التعامل بالسندات بأى صورة

<sup>=</sup> العربية، إيداع ١٩٩٠م، ص١٨٥، والقانون التجاري، د. علي جمال الدين، فقرة ١٢٢، ص٨٢، دار النهضة العربية ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الربا والقرض، د. أبو سريع، ص۱۰۱ (الربا والقرض في الفقه الإسلامي ـ دراسة مقارنة بالأوضاع الاقتصادية المعاصرة، د. عبد الهادي أبو سريع، كلية الشريعة والقانون، جامعة الأزهر، دار الاعتصام، د. ط، ۱۹۸۵م) و(المعاملات المصرفية ورأي الإسلام فيها، د. محمد عبدالله العربي، مجمع البحوث الإسلامية ۱۹۷۲م)، ص ٤٦٥، والقرض المصرفي، د. البناً، ص ٤٩١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات)، د. هارون، ص٣٢٧ (مرجع سابق).

مما سبق أمرٌ محرم<sup>(١)</sup>.

وهذا هو قول الكثرة الغالبة من الفقهاء والباحثين المعاصرين (٢).

#### ثالثاً \_ وقفها:

اشترط الفقهاء في الموقوف المالية والتقوُّم، والتقوُّم يعني: حلُّ الانتفاع

<sup>(</sup>۱) يُنظر: القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٩١ - ٤٩٢ (مرجع سابق)، (المعاملات المالية المعاصرة في ميزان الفقه الإسلامي، د. علي أحمد السالوس، دار الاعتصام، ط٣، ١٩٩٢م)، ص١٤١ - ١٤١، (الربا ومواجهة تحديات العصر، د. خديجة النبراوي، دار النهار، القاهرة، ١٩٩٨م)، ص٢٣٣، الربا والقرض، د. أبو سريع، ص١٠١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الفتاوى الإسلامية، محمد شلتوت، دار الشروق، ط۱۲، سنة ۱۹۸٤م، ص٣٥٥٠ المعاملات المالية المعاصرة في الفقه الإسلامي، د. محمد عثمان شبير، دار النفائس، الأردن، ط٣، ١٩٩٩م، ص١٧٩، فقه الزكاة، د. يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٩٩٩م، ١/٧٢٥، الشركات في الشريعة الإسلامية، عبد العزيز الخياط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٤، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، ٢/٧٢٢، الاقتصاد الإسلامي والقضايا الفقهية المعاصرة، علي أحمد السالوس، دار الثقافة، الدوحة، ١٦٤هـ ١٩٩٦م، ١/ ٢٢٧، الاقتصاد الإسلامي دار ابن الجوزي السعودية، الرياض ١٤٢٤ه، د. ط، ص١٩٢، حكم ودائع البنوك وشهادات الاستثمار، د. علي أحمد السالوس، دار الثقافة، شركة المساهمة في النظام السعودي، دراسة مقارنة بالفقه الإسلامي، محمد صالح، ط١، ١٩٤٩م، ص١٩٣٥، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٤١ (مرجع سابق). وهو ما قرره مجلس مجمع الفقة في دورته السادسة ١٤١ه، قراره رقم ١٢/١١/ ٢، مجلة المجمع مج٢، ج٢، ص١٧٧٣ (مجلة مجمع الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٤١٥ه) (مرجع سابق). (الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٤٨٥ه) (مرجع سابق).

بهذا المال شرعاً(١).

وبناءً على هذا: فقول جماهير الفقهاء والباحثين المعاصرين بحُرمة التعامل بالسندات بيعاً وشراءً، يجعل هذا الحكم ينساق على وقفها؛ لأنها مما لا يحل الانتفاع به شرعاً، ولذا فهي لا تحقق شرط التقوَّم المطلوب توافره في الموقوف.

ومما يلحق بها في الحكم: شهادات الاستثمار والمال المودع في صندوق توفير البريد؛ لأنها مما ينطبق عليها حكم السندات، حيث تدفع الدولة فوائد ربوية على أرصدة صندوق البريد، وتتملك الأرصدة وتتصرف فيها، وشهادات الاستثمار بأنواعها الثلاثة (فئة أ ـ ب ـ ج) حرام أيضاً؛ لاعتمادها على الميسر أو القمار عن طريق تقسيم مجموع الربا إلى مبالغ مختلفة، لينالها عدد أقل من مجموع المقترضين، توزع باسم الجوائز عن طريق القرعة(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوصايا والأوقاف والمواريث، السريتي، ص١٩١ ـ ١٩٢، الوصايا والأوقاف في الفقه الإسلامي، د. إمام، ص٢١١ ـ ٢١٤، الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، د. منصور، ص٢٩ ـ ٣٠، الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. الزحيلي، ص٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٧٩٦ ـ ٣٧٩٩، الفتاوى الإسلامية، شلتوت، ص٣٥٥، المعاملات المالية، شبير، ص١٧٩، فقه الزكاة، د. القرضاوي، ١/ ٥٢٧، الشركات في الشريعة الإسلامية، الخياط، ٢/ ٢٢٧، الاقتصاد الإسلامي، د. السالوس، ١/ ٢٠٩ (مراجع سابقة)، حكم الإسلام في شهادات الاستثمار وصناديق التوفير وودائع البنوك، عبد الرحمن زعيتر، دار الحسن، د. طدد. ت، ص٨، حكم ودائع البنوك وشهادات الاستثمار، د. السالوس، ص٦٩ (مرجع سابق).



## \* المطلب الأول - أقوال الفقهاء:

يذكر كثير من المؤلفين (١) اتفاق الفقهاء على اشتراط المالية والتقوَّم في الشيء الموقوف حتى يصح وقفه، وقد تقدَّم تعريف المال عند الفقهاء أو التقوَّم، فهو يعني حِلُّ الانتفاع بهذا المال شرعاً (١)، غير أن البحث والتدقيق يُظهر لنا أن هذا هو مذهب الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة (٣).

بخلاف المالكية الذين اشترطوا في الموقوف مجرَّد الملك، لا المالية والتقوُّم، وهو أعم منهما، يشمل ما يقع عليه الملك حتى ولو لم يكن قابلاً

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوصايا والأوقاف والمواريث، السريتي، ص١٩١ - ١٩٢، والوصايا والأوقاف في الفقه الإسلامي، إمام، ص٢١١ - ٢١٤، والوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، د. منصور، ص٢٩ - ٣٠ (مراجع سابقة)، والفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، بلفظ: «اتفق الفقهاء على اشتراط كون الموقوف مالاً، متقوماً، معلوماً. . .»، ١٠/ ١٦٣٧ (مرجع سابق)، والوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٦١ - ١٦٢ (مرجع سابق)، والأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي بلفظ: «هذه الأصول والضوابط أبانها فقهاؤنا الأوائل الذين اتفقوا على اشتراط كون الموقوف مالاً متقوماً معلوماً. . .»، ص٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المراجع السابقة.

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٦/ ٢٢٠.
 مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، المغني، ابن قدامة، ٦/ ٢٣٧ - ٢٣٨ (مراجع سابقة).

للبيع (١)، ودليلنا على ذلك هو النصوص الواردة في كتب المالكية، والتي تكتفي باشتراط الملك في الموقوف دون المالية أو التقوَّم، ومن تلك النصوص:

جاء في «الشرح الكبير» في سياق الحديث عن الموقوف «يصح وإن كان الملك المدلول عليه مملوك بأجرة. . . »(٢).

وقال الدسوقي (٣) في «حاشيته على هذا الشرح»: «يصح وقف مملوك، ولو كان ذلك المملوك الذي أُريدَ وقفه لا يجوز بيعه كجلد أضحية وكلب صيد...»(١٠).

وهـذا نصُّ صريحٌ واضحٌ في جواز وقف ما هو مملوك، حتى ولو لم يكن جائز البيع ككلب الصيد، حتى على قول بعض المالكية بعدم ماليته، وهو مذهب «المدوَّنة»(٥).

وعليه: فإن المالكية اشترطوا في الموقوف الملك لا المالية والتقوُّم (١٠).

<sup>(</sup>۱) الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق). حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي المالكي (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: التاج والإكليل، المؤّاق، ٦/ ٧٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يلاحَظ أن أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي وبعد تقريره اتفاق الفقهاء على اشتراط المالية والتقوَّم، يبدأ بذكر شروط الموقوف مفصلة عند الفقهاء، وحين يورد مذهب المالكية في شروط الموقوف فإنه يذكر الملك لا المالية والتقوم، وعلى سبيل المثال: «اشترط المالكية في الموقوف أن يكون مملوكاً لا يتعلق به حقُّ الغير، مفرزاً إذا كان غير قابل للقسمة، ويشمل المملوك ذات الشيء أو منفعته. . . » (الفقه الإسلامي وأدلته ١٠/ ٧٦٣٧) (مرجع سابق). ويقول: «أما المالكية فاشترطوا في الموقوف أن يكون مملوكاً، لا يتعلق به حق ع

## \* المطلب الثاني \_ المناقشة والترجيح:

على الرغم من اشتراط جمهور الفقهاء (من الحنفية والشافعية والحنابلة) المالية والتقوَّم في الشيء الموقوف، فإننا نلاحظ خَرقَهم لهذا الضابط أثناء التطبيقات، ومن ذلك:

ا ـ عند الحنفية: ذهب الحنفية إلى أن المنافع والحقوق ليست أموالاً (۱) فهي لا تحقق صفة المالية، ومع ذلك فقد أجازوا وقف الحقوق تبعاً للعقار كحق الارتفاق (۲).

ولهم أن يرُدوا على ذلك: بأنهم أجازوا وقف الحقوق تَبعاً، تطبيقاً للقاعدة الفقهية: «يُغتفر في التابع ما لا يُغتفر في الأصل»(٣).

غير أنه يمكن أن يقال لهم: أنتم اشترطتم المالية في الموقوف دون تفريق بين أن يكون أصلاً أو تابعاً، وحتى في حالة كونه تابعاً، فهو يفتقر إلى صفة ما كالملك أو المالية حتى يجوز الانتفاع به.

ثم إنهم عدُّوا الكلب مالاً متقوَّماً يجوز بيعه(٤)، ولكنهم منعوا وقفه تخريجاً

<sup>=</sup> الغير، مفرزاً إذا كان غير قابل للقسمة، ويشمل المملوك ذات الشيء أو منفعته، كما يشمل الحيوان...» (الأموال التي يصح وقفها، ص١٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٥٠ /٥٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٣٩٣ ـ ٣٩٥، والبحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) المدخل الفقهي، د. الكردي، ص١٠٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الحجة، محمد بن الحسن، ٢/ ٧٥٤ وما بعدها (مرجع سابق).

على مذهبهم القائل بعدم صحة وقف المنقول (ومن ضمنه الحيوانات كالكلاب) مطلقاً، كما ذهب إلى ذلك أبو حنيفة، وإذا لم يَجرِ العرف بوقفه كما ذهب إلى ذلك محمد، والفتوى على قوله(١١)، والكلب منقول لم يَجرِ العُرفُ بوقفه.

أي إن الحنفية أجازوا وقف الحقوق والمنافع تبعاً، وهي لا تحقق ضابط المالية عندهم، وأبطلوا وقف الكلب، وهو ما يحقق صفة المالية عندهم، وعليه فما اشترطوه من ضابط المالية في الموقوف لم يلتزموا به في التطبيقات العملية.

٢ - عند المالكية: حتى الذين قالوا منهم بأن الكلب ليس بمال، فإنهم أجازوا
 وقفه حتى ولو لم يجُز بيعه (٢) وهذا يعني عدم اشتراط المالية كما أسلفنا عندهم.

٣- عند الشافعية والحنابلة: حيث عدُّوا المنافع والحقوق أموالاً تحقق ضابط المالية (٣)، ولكنهم مع ذلك منعوا وقف الحقوق والمنافع (٤)، ووافقهم في هذا المنع الشيعة الإمامية (٥).

ثم إنهم أجازوا وقف الفحل للضراب والإنزاء (أي: وقف الثور لتكثير الأبقار)، مع أن منفعته لا تحقق صفة التقوُّم عندهم، حيث لا تصح (لأجل

<sup>(</sup>۱) يُنظر: العنايـة شرح الهداية، البـابرتي، ٦/ ٢١٦، وتبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأشباه والنظائر، السيوطي، ص١٩٧، والمغني، ابن قدامة، ٥/ ٣٩٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ ( (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الفقه على المذاهب الخمسة، مغنية، ص٩٥٥ (مرجع سابق).

الضراب) إجارته؛ لعدم إمكان تسليم المنفعة (١) أي: إن الشافعية والحنابلة منعوا وقف الحقوق والمنافع، وهي تحقق ضابط المالية عندهم، وأجازوا وقف الثور للإنزاء، ومنفعته لا تحقق ضابط التقوَّم عندهم.

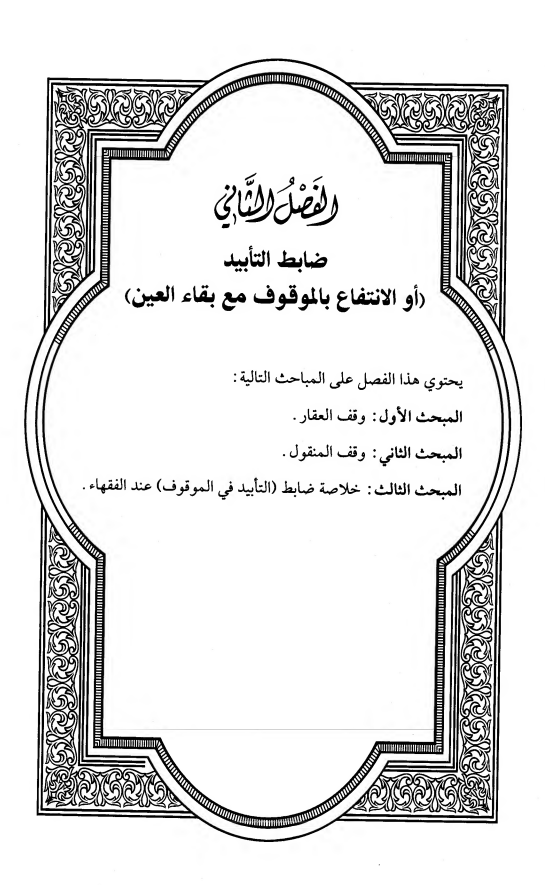
ومما سبق: فإننا نرجح ألا يكون ضابط (المالية) شرطاً لازماً في الموقوف كي يصح وقفه، وأن الضابط الذي نرجحه بديلاً عنه هو (المنفعة)، بأن يكون الشيء الموقوف يحقق نفعاً للموقوف عليه، سواء أكان مالاً عيناً أو منفعة \_ أم كان ملكاً، وهو بهذا الشمول يندرج تحته ضابط المالية.

وعليه: فيصح وقف ما يحقق ضابط المالية، سواء أكان عيناً أم منفعة، كوقف منافع الآلات الصناعية، ووقف حق التأليف، وبراءة الاختراع، ويصح وقف ما لا يحقق ضابط المالية ككلب الصيد والحراسة عند من يقول بعدم ماليته، وكوقف روث الأبقار والأغنام ليُستفاد منها في إصلاح الأراضي الزراعية وجعلها أكثر خصوبة، حتى ولو لم تحقق ضابط المالية لكونها ملكاً لا مالاً، وكوقف الثور للإنزاء، وخصوصاً إذا كانت الأبقار أيضاً موقوفة.

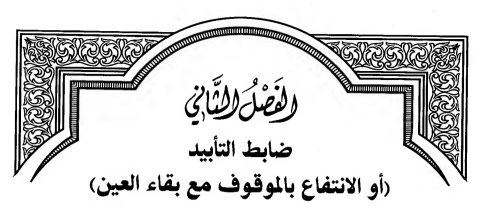
أمَّا ما لا نفع فيه للموقوف عليه فلا يصح وقفه؛ كالخنزير والميتة، ومن طريق أولى ما كان الانتفاع به محرماً؛ كآلات المعازف والموسيقى والصور التي تُبرز العورات وغير ذلك . . .

<sup>(</sup>۱) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٩ (مراجع سابقة).









# رالبحث *اللَّوَوَّل* وقف العقار

## مدخل: مفهوم العقار:

العقار لغةً: المنزل والضيعة والنخل والأرض ونحو ذلك(١١).

واصطلاحاً: يستخدم الفقهاء مصطلح (العقار) بمعنى يقابل المنقول الذي يمكن تحويله من مكان إلى آخر، وهو عند الحنفية الأرض لا غير، ولا يُعَدُّ البناء والشجر عقاراً إلا تبعاً للأرض، فيما يشمل عند المالكية الأرض وما اتصل بها من البناء والشجر (۲).

## \* المطلب الأول \_ آراء الفقهاء في وقف العقار:

اتفق الفقهاء على جواز وقف العقار بلا خلاف<sup>(٣)</sup>، بل إن العقار هو المثال

<sup>(</sup>١) يُنظر: لسان العرب، ابن منظور، مادة (ع ق ر)، ٦/ ٣٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٦/ ٢١٥، رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٤٠٨، بداية المجتهد، ابن رشد، ٢/ ٢٥٤، أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧٧، الأحوال الشخصية، د. الكردي، ص٧٠٧، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٢٨٨٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البناية، العيني، ٦/٦٦ (مرجع سابق)، المقدمات الممهدات، ابن رشد، ٢/ ١٧٤، =

الذي يذكره الفقهاء صورة تطبيقية للوقف المتفق عليه بين الفقهاء، ثم يتحدثون عن الفروع المختلف فيها، وعباراتهم في ذلك تدور حول معنى واحد مفاده: (يجوز وقف العقار كالدور والأرضين والبناء)(١)، وهو يشمل الحوانيت والحوائط والبساتين والآبار والمقابر والطرق(٢).

\* \* \*

# المطلب الثاني \_ أدلتهم:

وهي أدلة تدل بعمومها على مشروعية الوقف، وتتميز بأنها صريحة في جواز وقف العقار خاصة .

استدلوا على الجواز بالأدلة التالية:

ا - فعل النبي ﷺ: أخرج البخاري في "صحيحه" عن عمرو بن الحارث قال: «ما ترك النبي ﷺ إلا بغلته البيضاء، وسلاحه، وأرضاً تركها صدقة»(٣).

<sup>= (</sup>المقدمات الممهدات، محمد بن رشد القرطبي ٢٠هم، تحقيق: سعيد عراب، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤٠٨هـ ١٤٠٨م)، الأم، الشافعي، ٤/ ٥٦، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٤، شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤، الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ١٣٩٠ \_ ١٦٩١، الإسعاف، فتاوى ابن رشد، ٣/ ١٣٩٠ \_ ١٣٩١، المختار (فتاوى ابن رشد، محمد بن أحمد بن رشد القرطبي المالكي، ٥٢٠ هـ، تحقيق: المختار التليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ ١٤٨٧)، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، العدة شرح العمدة، المقدسي، ص٢٤٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: فتح الجليل، عليش، ٨/ ١١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد، باب: بغلة النبي على البخاري في صحيحه، كتاب الجهاد، باب: بغلة النبي على البخاري المحيح

٢ ـ عمل الصحابة: فقد وقف كثير من الصحابة أرضهم، والأمثلة على ذلك
 كثيرة منها:

أ وقف عمر بن الخطاب أرضه في خيبر: (عن ابن عمر الله أن عمر بن الخطاب أصاب أرضاً من أرض خيبر فقال: يا رسول الله! أصبت أرضاً بخيبر، لم أُصِب مالاً قط أنفس عندي منه، فما تأمرني؟ قال: إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها، فتصدق بها عمر على أن لا تباع ولا توهب ولا تورَث، في الفقراء وذوي القربى والرقاب والضعيف وابن السبيل، لا جناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف ويطعِم غير متمول)(۱).

ب \_ وقف أبي طلحة (٢) أرضه بالمدينة والتي كانت تسمى بَيْرُ حَاء (١).

<sup>=</sup> البخاري، ٣/ ١٠٥٤) (مرجع سابق).

والبيهقي في السنن الكبرى، كتاب الوقف، باب الصدقات المحرمات، ٦/ ١٦٠ (مرجع سابق).

والنسائي في السنن، كتاب الأحباس، ٦/ ٥٣٩، (سنن النسائي بشرح السيوطي) (مرجع سابق).

والدارقطني في السنن، كتاب الأحباس برقم (٤٣٥١) (سنن الدارقطني، ٤/ ١١١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: (تقدم تخريجه). وهو دليل على جواز وقف الأراضي والعقار. يُنظر: (فتح الباري، ابن حجر، ٥/ ٤٠٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) أبو طلحة: (الصحابي الجليل) ـ (تقدمت ترجمته).

 <sup>(</sup>٣) متفق عليه: (تقدم تخريجه). (عن أنس بن مالك: قام أبو طلحة إلى رسول الله فقال: يا رسول الله! إن الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ لَن لَنَالُوا ٱلۡمِرَّحَقَّ تُنفِقُوا مِمَا يَحْبُورَ ﴾ وإن أحب أموالي إليَّ بَيْرُحَاء، وإنها صدقة لله أرجو برَّها وذخرَها. . . الحديث).

ت ـ وقف أنس بن مالك، والزبير(۱)، وابن عمر أرضهم: أخرج البخاري في «صحيحه» تعليقاً ما نصه: «وأوقف أنس داراً، فكان إذا قَدِمَها نزلها، وتصدق الزبير بدُورِه، وقال: للمردودة من بناته (المطلقة) أن تسكن غير مضرَّة ولا مُضَرَّ بها، فإن استغنت بزوج فليس لها حق.

ث - وجعل ابن عمر نصيبه من دار عمر سكنى لذوي الحاجة من آل عبدالله »(۲).

ج - وقف الأرقم بن أبي الأرقم (٣) داره على الصفا: «أخرج الحاكم عن عثمان بن الأرقم المخزومي أنه كان يقول: أنا ابن سبع الإسلام، أسلم أبي سابع سبعة، وكانت داره على الصفا، وهي التي كان النبي على يكون فيها في الإسلام،

<sup>(</sup>۱) الزبير: بن العوام، بن خويلد بن أسد، حواري رسول الله وابن عمته صفية، أحد العشرة المبشرين بالجنة، وأحد الستة أصحاب الشورى، أسلم وله ۱۲ سنة، وقيل ۸ سنين، قُتِل سنة ٣٦هـ وله ٢٦ سنة، قتله عمرو بن جرموز غدراً.

يُنظر: (الإصابة، ابن حجر، ٢/ ٢٥٣ ـ ٢٥٧، ترجمة رقم (٢٧٧)) (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري تعليقاً في صحيحه، كتاب الوصايا، باب إذا وقف أرضاً أو بئراً، ٣/ ١٠٢١
 (صحيح البخاري) (مرجع سابق).

<sup>-</sup> سنن البيهقي الكبرى، كتاب الوقف، باب الصدقات المحرمات، برقم (١١٦٨١) (سنن البيهقي، ٦/ ١٦١) (مرجع سابق).

<sup>-</sup> كنز العمال، الهندي، كتاب الوقف من قسم الأفعال، برقم (٤٦١٥١) (كنز العمال، 17 / ٨٩٣) (مرجع سابق) (قال الذهبي: صحيح التلخيص، ٣/ ٧٩).

<sup>(</sup>٣) الأرقم بن أبي الأرقم: كان اسمه عبد مناف بن أسد بن مخزوم، أمه تماضر بنت خديم السهمية، كان من السابقين للإسلام، قيل أسلم بعد عشرة، شهد بدراً، كانت داره على الصفا يجتمع فيها النبي على وأصحابه في بداية الإسلام، ثم وقف هذه الدار.

يُنظر: (الإصابة، ابن حجر، ١/ ٤٣ ـ ٤٤ ترجمة رقم (٧٣)) (مرجع سابق).

وفيها دعا الناسَ إلى الإسلام، فأسلم فيها خلق كثير منهم عمر بن الخطاب، فشميت دار الإسلام، وتصدَّق بها الأرقم على ولده، وذكر أن نسخة صدقته: بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما قضى به الأرقم، (إلى أن قال) لا تباع ولا تورث (١٠).

وجه الاستدلال: وقف أنس بن مالك داره بالمدينة، وكذلك الزبير، وابن عمر تصدق بداره محبوسة لا تباع ولا توهب<sup>(۱)</sup>.

ح - جاء في «الخلافيات» للبيهقي (٣): قال أبو بكر عبدالله بن النبير الحميدي (١٠): «تصدق أبو بكر الصديق بداره بمكة على وَلِيدِه فهي إلى اليوم، وتصدق عمر برَبْعه عند المروة على ولده فهي إلى اليوم، وتصدق علي (٥) بأرضه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم بسند فيه الواقدي وسكت عنه. يُنظر: نصب الراية، الزيلعي كتاب الوقف، ٣/ ٤٨٠ (مرجع سابق)، والدارقطني في الفرائض، ٢/ ٤٥٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: فتح الباري، ابن حجر، ٥/ ٤٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) البيهقي: أحمد بن الحسين بن علي، أبو بكر النيسابوري، الحافظ الفقيه الشافعي، وُلد في خسرو جرد سنة ٣٨٤ه، ونشأ في بيهق، درس الفقه الشافعي والعقيدة على المذهب الأشعري، رحل في طلب الحديث، من كتبه: السنن الكبرى، والسنن الصغرى، والخلافيات وغيرها كثير.

يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي (٧٧١ه) تحقيق: الطفاجي والحلو، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة، ١٣٨٣هـ ١٩٦٤م)، ٤/ ٨.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر الحميدي: عبدالله بن الزبير بن عيسى بن عبيدالله القرشي الأسدي، صاحب الشافعي، ورفيقه في رحلته إلى الديار المصرية، أخذ عن شيوخ الشافعي، مفتي أهل مكة ومحدثهم، روى عن البخاري في صحيحه، وله مسند مشهور، مات في مكة سنة ٢١٩ه. يُنظر: (طبقات الشافعية، ابن شهبة، ١/ ٦٦ ترجمة رقم (١١)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) على بن أبي طالب: بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، ابن عم رسول الله وصهره، =

وداره بمصر وبأمواله بالمدينة على ولده فذلك إلى اليوم، وتصدق سعد بن أبي وقاص<sup>(۱)</sup> بِرَبعِه عند المروة وبداره بالمدينة وبداره بمصر على ولده فذلك إلى اليوم، وعثمان تصدق بدومة \_ اسم مكان \_ فهي إلى اليوم، وعمرو بن العاص بالوهط \_ اسم مكان \_ بالطائف وداره بمكة والمدينة على ولده فذلك إلى اليوم»<sup>(۱)</sup>.

١ ـ الإجماع: فقد نقل كثير من الفقهاء إجماع الصحابة والتابعين على جواز
 وقف العقار من أراض ودور، وحوائط، وغير ذلك<sup>(٣)</sup>.

٢ ـ المعقول: من عدة أوجه:

أ ـ أن الـذي يجوز وقفه هو ما يجوز بيعه ويجوز الانتفاع به مع بقاء عينه،

<sup>=</sup> رابع الخلفاء الراشدين، أحد العشرة المبشرين بالجنة، وُلد بمكة وأسلم وهو صغير، شهد جميع الغزوات إلا تبوك، قتله عبد الرحمن بن ملجم غيلة في ١٧ رمضان سنة ٤٠هـ، روى عن النبي على ٥٨٦ حديثاً.

يُنظر: (الإصابة، ابن حجر، ٤/ ٢٦٩، الاستيعاب، ابن عبد البر، ٣/ ٢٦، أسد الغابة، ابن الأثير، ٤/ ٩١) (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) سعد بن أبي وقاص: سعد بن مالك بن أهيب، أحد العشرة المبشرين بالجنة، وآخرهم موتاً وأمه حمنة بنت سفيان بن أمية بنت عم أبي سفيان، أول من رمى بسهم في سبيل الله، أحد الستة أهل الشورى، مات سنة ٥١ه، قال عنه النبي على هذا خالي فليُرني امرؤ خاله. يُنظر: (الإصابة، ابن حجر، ٣/ ٧٣، ترجمة رقم (٣١٩٦)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) سنن البيهقي الكبرى، كتاب الوقف، باب الصدقات المحرمات برقم (١١٦٨٠) سنن البيهقي، ٦/ ١٦١ (مرجع سابق) ذكره في نصب الراية دون تعليق، ٣/ ١٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٦٤، المقدمات الممهدات، ابن رشد، ٢/ ٤١٧ (مرجعان سابقان). غير أني لم أجد هذا الإجماع في كتاب الإجماع لابن المنذر.

ويشكِّل أصلاً يبقى بقاء متصلاً، وهذا يتحقق في العقار(١١).

ب\_ الوقف مقتضاه التأبيد، وبقاء العين مع الانتفاع بها، والعقار متأبد على الدوام، وهو كذلك يُنتفع به مع بقاء عينه(٢).

ت\_من شروط الموقوف أن يكون مالاً متقوماً، ويمكن إفرازه والتصرف فيه على وجه الاختيار، (والتقوَّم: يعني: حل الانتفاع بهذا المال شرعاً) وكلا الشرطين (المالية والتقوم) يتوافران في العقار؛ فلذا يصح وقفه (٣).

ونظراً لقوة أدلة جواز وقف العقار، وعدم الخلاف في جواز وقفه، فقد عدَّ بعض الفقهاء أن الأصل في الموقوف أن يكون عقاراً.

جاء في «القوانين الفقهية»: «فلا خلاف بين الفقهاء على صحة وقف العقار، بل إن الأصل في الموقوف أن يكون عقاراً؛ لأن صَرْف المنفعة على وجه التأبيد لجهة لا تنقطع لا يكون إلا في عين دائمة البقاء، وهو ما لا يتحقق إلا في العقار»(٤).

وأما القانون المصري (رقم ٤٨ لعام ١٩٤٦م) فقد أجاز وقف العقار والمنقول، والنص في المادة (٨): «يجوز وقف العقار والمنقول، ولا يجوز وقف الحصة في عقار غير قابل للقسمة إلا إذا كان الباقي موقوفاً، واتحدت الجهة

<sup>(</sup>١) يُنظر: المغنى، ابن قدامة، ٧/ ٦٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧، الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٦٤، الوصايا والأوقاف والمواريث، السريتي، ص١٩١-١٩٢، الوصايـا والوقف في الفقه الإسلامي، إمـام، ص١١٧ ـ ٢١٤، الوقف ودوره، منصور، ص٣٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٦٤ (مرجع سابق).

الموقوف عليها، أو كانت الحصة مخصصة لمنفعة عين موقوفة»(١).

\* \* \*

## \* المطلب الثالث - ما يدخل مع الأرض في الوقف:

إذا وقف أرضاً وعليها بناء أو فيها أشجار وثمار، فهل تدخل مع الأرض في الوقف فيكون الجميع وقفاً، أم تنفرد عن الأرض وتبقى على ملك صاحبها؟.

ذهب الحنفية إلى أن البناء يدخل في وقف الأرض تبعاً، إذا كان هناك بناء من دار وغيرها.

أما الأشجار فهناك روايتان عند الحنفية:

في "فتاوى قاضيخان" (٢) و «الإسعاف» للطرابلسي (٣): تدخل الأشجار في وقف الأرض كما تدخل في البيع، ويدخل الشرب والطريق استحساناً؛ لأن الأرض إنما توقف للاستغلال، وهو لا يتسنى إلا باستخدام الماء والطريق؛ ولذا فيدخلان في الوقف قياساً على الإجارة.

لكن لو وقف الأرض مقبرةً فلا تدخل الأبنية والأشجار، وتكون له ولورثته

<sup>(</sup>١) نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) قاضيخان: حسن بن منصور بن محمود الفرغاني، كان إماماً كبيراً في الفقه الحنفي، أخذ عن المرغيناني، وله: الفتاوى والواقعات والأمالي وشرح الجامع الصغير، توفي سنة ٩٩هـ في ليلة النصف من رمضان.

يُنظر: (الفوائد البهية في تراجم الحنفية، اللكنوي، طبع دار الأرقم، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ. ١٩٩٨، ص١١١).

<sup>(</sup>٣) والطرابلسي: هو برهان الدين، إبراهيم بن موسى بن أبي بكر، ابن الشيخ علي الطرابلسي الحنفي، وُلد ٨٣٥هـ/ ١٤٤٩م، وتوفي ٩٢٢هـ/ ١٥١٦م.

من بعده؛ لأنها ليست من لوازم الانتفاع بالأرض عند ذلك لدفن الموتى.

أما الثمار: فلا تدخل الثمار القائمة وقت الوقف؛ سواء كانت مما تؤكل أو لا، كالورود والرياحين.

ولو وقف أرضه بجميع حقوقها وكل ما فيها لا يدخل الثمر أيضاً في الوقف (في القياس)، لكن (في الاستحسان) يلزم التصدق بالثمار على الفقراء على وجه النذر لا على وجه الوقف، هذا عن الثمار القائمة على الشجر يوم الوقف، أما ما يستجدُّ من ثمار بعده فيُصرف في وجوه الوقف؛ لأنه غلة الموقوف.

ولو وقف أرضاً وفيها زرع لا يدخل الزرع في الوقف إذا كان مما يُقطع في مدة سنة؛ كالشعير والبقل والآس والياسمين وورق الحناء والقطن والباذنجان وزهر بصل النرجس، وأما إذا كان لا يُقطع في سنة أو سنتين فأكثر، فهو ثابت يدخل في الوقف تبعاً؛ كقصب السكر مثلاً(۱).

وإلى دخول البناء والغراس في الأرض الموقوفة (٢) ذهب ابن حزم الظاهري (٣).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٦/ ٢١٥، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المحلى، ابن حزم، ٨/ ١٤٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ابن حزم: أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، أصل جده من فارس، وُلد سنة ٣٨٤هـ يقال إنه صنف ٤٠٠ مجلد، عَمَّر أكثر من تسعين سنة، كان ظاهرياً لا يقول بالقياس، يُنظر: (البداية والنهاية، ٢١/ ٩٩ ـ ١٠٠) (البداية والنهاية، إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ط، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م).

## وقف البناء دون الأرض:

ذهب الحنفية إلى أن وقف البناء دون الأرض لا يجوز، فلو بنى على أرضه بناء ثم وقف البناء دون الأرض لم يصح وقفه؛ لأن الأصل في الوقف العقار؛ إذ هو الذي يتأبد، أما البناء فهو تبع له، وهو من المنقول الذي لم يرد فيه أثر أو تعامل، فيبقى على أصل القياس من المنع، هذا في الصحيح من مذهبهم.

وقيل: يجوز لأنه ورد أن أبا حنيفة أجاز وقف البناء دون الأرض.

لكن ذكر في «الأصل» أن وقف البناء دون أصل الدار لا يجوز (١)، وقد ميز الخصّاف (٢) بينها وبين الحوانيت في أرض مستأجرة، فأجاز الثانية ومنع الأولى، وأجاز وقف ما يلحق بالأرض تبعاً لها كالثيران، أما غير ذلك من المنقول فلم يقل بصحته إلا فيما ورد فيه نص كالكراع والسلاح.

قال في «أحكام الأوقاف»: «قلت: فما تقول في رجلٍ وقف بناء دار له دون الأرض؟، قال: لا يجوز.

قلت: فما تقول في حوانيت السوق، لو أن رجلاً وقف حوانيت من حوانيت السوق؟ .

قال: إن كانت الأرض إجارة في أيدي القوم الذين بنوها، لا يُخرجهم السلطان عنها، فالوقف جائز فيها؛ من قِبل أنَّا قد رأيناها في أيدي أصحاب البناء، يتوارثونها وتُقسم بينهم، لا يتعرض لهم السلطان فيها ولا يزعجهم عنها، وإنما له عليهم غلة يأخذها منهم، قد تداولتها أيدي الخلف عن السلف، ومضى عليها الدهور وهي في

<sup>(</sup>١) يُنظر: درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الخصَّاف: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

أيديهم يتبايعونها ويؤجرونها، وتجوز فيها وصاياهم، ويهدمون بناءها ويغيرونه ويبنون غيره، فكذلك الوقف فيها جائز.

قلت: فهل يجوز الوقف في غير الأرضين والعقارات؟.

قال: لا يجوز، إلا أن يكون رقيقاً يوقفهم الرجل مع أرضه، أو ثيراناً يوقفها مع الأرض، فإذا وقف ذلك مع الأرض جاز، وإن وقف شيئاً من ذلك دون الأرض لم يجز، إلا ما يُحبس في سبيل الله من الكراع والسلاح، فإن ذلك جائز...»(١).

ونلاحظ أننا تعرضنا لمذهب الحنفية دون غيرهم في مسألة البناء والأشجار، هل يدخل في وقف الأرض؟ وفي وقف البناء دون الأرض؟ ولم نتعرض لباقي المذاهب.

والسبب في ذلك أن جمهور الفقهاء \_غير الحنفية \_ يجيزون وقف المنقول ؛ سواء كان مستقلاً بذاته أو تبعاً لغيره (٢) ، أما الحنفية فلم يجيزوا وقف المنقول \_ ومنه البناء والغراس \_ إلا تبعاً للعقار (٣) ، أو إذا جرى بوقفه العُرْف أو إذا وَرَدَ به نصُّ كالكراع والسلاح (١) وهذا ما سيأتي الحديث عنه مفصلاً في المبحث القادم ، تحت عنوان (وقف المنقول) .

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٤ ـ ٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٢٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٦، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣٢٧/٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٥، الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤ (مراجع سابقة).

ماذا يُصنع بالعقار إذا خَرب؟:

ذهب الحنفية، وربيعة من المالكية، والحنابلة: إلى جواز بيع الموقوف (العقار) إذا خرب، ويُشترى بثمنه عقار آخر يكون وقفاً بدلاً عنه(۱)، وإن لم يَكُفِ ثمنه لذلك فإنه: يخرج من الوقفية ويبطل الوقف، ويصير ميراثاً عند محمد من الحنفية(۲) أما الحنابلة: فيردُّ ثمنه على أهل الوقف(۳).

أما المالكية والشافعية: فقد ذهبوا إلى عدم صحة بيع العقار الذي خرب(١٠)، وبنى الإمام مالك قوله على مبدأ سَدِّ الذرائع؛ حيث إن في تجويز بيع الأوقاف إذا خربت: فتح بابٍ واسع أمام التحايل والادعاء على العقار الموقوف بأنه خرب؛ ولذا فلا يجوز بيع أنقاضه.

واستدل على ذلك ببقاء العقارات الموقوفة من السلف وفيها خراب كثير دون بيعها، واستثنى المالكية من ذلك ما لو شرط الواقف بيعه، وإلا جاز.

وكذلك هدم الدار التي بجوار مسجد ما ليُوسَّع بها المسجد، فإنها تباع، وكذلك لو دعت الحاجة لتوسيع طريق أو مقبرة (٥)، ويُشترى بثمنها دارٌ وتكون

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٣٥، القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٣٦٥. -الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٣٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٣٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٦٢، الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ١٦٤\_ ١٦٥، المهذب، الشيرازي، ٢/ ٣٢٢، البيان، العمراني، ٨/ ٧٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ١٦٤ \_ ١٦٥، حاشية العدوي، ٢/ ٢٦٩ (مرجعان سابقان).

وقفاً، والدليل أن مسجد رسول الله ﷺ أُدخلت فيه دور كانت موقوفة، وهذه رواية سحنون.

أما ابن القاسم؛ ففي سماعه أنهم إن باعوا الدار ليوسعوا بها المسجد يشترون بثمنها داراً أخرى، لكن يجعلونها في صدقة أبيهم، ولا يُقضى عليهم بذلك(١).

أما الشافعية فقالوا: إن الثمن المدفوع قيمةً للعقار الذي أُتلف له طريقان:

١ ـ من قال إن ملكية الموقوف هي للموقوف عليه: وجبت القيمة عنده
 للموقوف عليه؛ لأنه بدل ملكه.

٢ ـ من قال إن ملكية الموقوف هي لله قال: يُشترى به مثله ليكون وقفا مكانه.

ورجح أبو حامد الإسفراييني (٢) القول الثاني؛ لأن الموقوف عليه يملك الانتفاع لا الرقبة (٣).

وأخيراً: ماذا عن حكم الهواء الموجود فوق أرض، هل يجوز وقفه دون الأرض؟.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: (المعيار المعرَّب والجامع المغرب، عن فتاوى علماء إفريقية والأندلس والمغرب، تأليف: أحمد بن يحيى الونشريسي، فاس ٩١٤هـ، تحقيق: د. محمد حجي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، د. طـد. ت) (المعيار المعرب، الونشريسي ١/ ٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) أبو حامد الإسفراييني: أحمد بن محمد بن أحمد، الفقيه الشافعي الأصولي، وُلد ٣٤٤هـ، رحل إلى بغداد وتوفي فيها، شرح مختصر المزني، وله: البستان في الفقه، توفي سنة ٢٠٤هـ.

يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ٤/ ٦١، الأعلام، الزركلي، ٢٠٣/١) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٢/ ٣٢٢، البيان، العمراني، ٨/ ٧٧ (مرجعان سابقان).

نص المالكية على جواز ذلك.

يقول محمد أبو زهرة (۱): «وفي مذهب مالك أمر يتعلق بالبيع لم نعثر عليه في المذاهب الأخرى، وهو بيع الهواء؛ فإنه من المقرر أنه يجوز بيع هواء أرض، أو بيع هواء مرتفع فوق البناء، فقد جاء في «الشرح الكبير» ما نصه: «وأما بيع هواء فوق أرض، كأن يقول إنسان لصاحب أرض: بعني عشرة أذرع من الفراغ الذي فوق أرضك أبني فيه بيتاً، فيجوز، ولا يتوقف الجواز على وصف البناء؛ إذ الأرض لا تتأثر بذلك».

وإذا كان الهواء يجوز بيعه فهل يجوز وقفه في مذهب مالك هي؟ الظاهر أنه يجوز، وتكون منافع البناء مقسومة بين مالك الأرض والجهة الموقوفة عليها الأرض، والوقف الذي يتبعه البناء، وإذا كان في الموضوع نظر فهو من جهة القبض، فإذا أمكن تمام القبض في هذا فإن الوقف يجوز، والله سبحانه وتعالى أعلم» ١. ه(٢).

ولعل في هذه الفتوى ما يفسح المجال لأنواع معاصرة من الوقف، حيث يوقف صاحب الأرض هواء طابق معين في بناء ذي طوابق متعددة، فيقول قبل البناء: أوقفت حق إعمار وبناء الطابق الثاني مثلاً دون غيره من الطوابق، ودون أصل الأرض.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) محمد أبو زهرة: من علماء القرن العشرين، له العديد من المؤلفات، منها: خاتم النبيين، والجريمة، والعقوبة في الفقه الإسلامي، والملكية ونظرية العقد، ومحاضرات في الوقف، وغيرها كثير...

<sup>(</sup>٢) محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٥ \_ ١٢٦ (مرجع سابق).



اشترط بعض الفقهاء في الشيء الموقوف أن يكون موضوعاً على التأبيد وقابلاً له، وذلك بأن يمكن الانتفاع به مع بقاء عينه، وما لم يتحقق هذا الشرط فالوقف عندهم باطل، ومن الفقهاء من لم يشترط ذلك، وأجاز وقف ما لا يقبل التأبيد، كما أجاز أن يكون الوقف لمدة محددة.

وفي هذا المبحث سوف ندرس بعض التطبيقات حول شرط التأبيد، فتتعرض لوقف المنقول وتطبيقاته كوقف النقود والكتب والطعام وغير ذلك، لنرى مذاهب الفقهاء في صحة وقف هذه الأشياء أو عدم صحة وقفها، ثم نختم المبحث بدراسة مذاهب الفقهاء حول الأخذ بشرط التأبيد في الموقوف أو عدم الأخذ به.

#### \* وقف المنقول:

عندما يتحدث الفقهاء عن وقف المنقول، فإنهم يعنون به وقف ما يقابل العقار، مما ينتقل ويحول من مكان لآخر، سواء كان حيواناً أو سلعة أو أداة من الأدوات، وقد اختلف الفقهاء في حكم وقف المنقول (الاستعمالي) على رأيين:

# \_ الرأي الأول: يصح وقف المنقول:

وإلى ذلك ذهب جمهور الفقهاء (محمد وأبو يوسف من الحنفية)، والمالكية في الراجع، والشافعية والحنابلة والظاهرية(١) وإن كان أبو يوسف قد قيَّد الجواز

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١ (مراجع سابقة).

بما ورد فيه نصَّ بجـواز وقفه، أو كـان تابعاً لغيره لا مستقلاً بذاته(١)، أمـا محمد فأجازه فيما تعارفه الناس، أو ورد به نص(٢).

قـال الدسوقي (٣): «وكذا الثياب والكتب يصح وقفها على المذهب، فهي مما فيه الخلاف؛ وذلك لأن الخلاف عندنا جارٍ في كل منقول، وإن كان المعتمد صحة وقفه خلافاً للحنفية؛ فإنهم يمنعون وقفه كالمرجوح عندنا»(٤).

المدونة الكبرى، مالك بن أنس الأصبحي، ٤/ ٤١٨، (رواية سحنون التنوخي، تحقيق:
 أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م).

شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩، التــاج والإكليل، الموَّاق، ٧/ ٦٣٠، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٣\_٣١٣ (مراجع سابقة).

الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ١٦٥ (الفواكه الدواني، أحمد بن غنيم النفراوي، دار الفكر، د. طـد. ت).

مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، المهذب، الشيرازي، ٣/ ٢٧٢.

البيان العمراني، ٨/ ٦٠، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤.

حاشية الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٩٥، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩.

المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٢، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٤، الإنصاف، المرداوى، ٧/ ٧.

المحلى، ابن حزم، ٩/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

- (١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).
- (۲) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١، شرح اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤.
   منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨ (مراجع سابقة).
  - (٣) الدسوقي: من فقهاء المالكية \_ (تقدمت ترجمته).
    - (٤) حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

وجاء في «حاشية البجيرمي»(١) على الخطيب «ويصح وقف المنقول ولو في أرض مغصوبة، كالخزائن في المساجد لإمكان الانتفاع بها(٢)...».

وفي «مغني المحتاج»: «يصح وقف المنقول كعبد وثوب<sup>(٣)</sup>...».

وقال ابن قدامة<sup>(٤)</sup>: «يجوز وقف الحيوانات والسلاح والأثاث<sup>(٥)</sup>. . . ».

وقال البهوتي (٢): «يصح منقولة كانت كوقف فرس على الغزاة، وأثاث كبساط يقفه ليُفرش بمسجد، وسلاح كسيف أو رمح أو قوس يقفه على الغزاة، وحلِيٍّ يقفه على لبس... »(٧).

قال الكاساني (٨): «وصح وقف العقار للنصوص، وكذا صح وقف المنقول

سابقان).

<sup>(</sup>۱) البجيرمي: هو سليمان بن محمود بن عمر، الشافعي المعروف بالبجيرمي، فقيه وُلد سنة ١٢٢١هـ البجيرم من قرى الغربية بمصر، من تصانيفه: التجريد لنفع العبيد، توفي سنة ١٢٢١هـ يُنظر: (معجم المؤلفين، كحالة، ٤/ ٢٧٥) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة: هو عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة، من قرى فلسطين، خرج من بلده أيام الصليبيين، استقر في دمشق، من تصانيفه: المغني والكافي، توفي سنة ٢٠٦ه. يُنظر: (ذيل طبقات الحنابلة، ابن رجب، ٢/ ١٣٣، الأعلام، الزركلي، ٤/ ٦٧) (مرجعان

<sup>(</sup>٥) المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) البهوتي: منصور بن يونس البهوتي، شيخ الحنابلة، بمصر، له كتب منها: الروض المربع وكشاف القناع، توفي سنة ١٠٥ه. يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٧/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٧) شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) الكاساني: أبو بكر بن مسعود من أئمة الحنفية، كان يسمى ملك العلماء، أخذ عن =

المتعارف وقفه عند محمد، كما صح المنقول مقصوداً إذا تعامل الناس وقفه كالفأس والمرو والقدوم والمنشار والجنازة وثيابها... والقدور والمراجل والمصاحف، وكذا يصح عند أبي يوسف وقف المنقول تبعاً، كمن وقف ضيعة ببقرها وأكرتها وهم العبيد ـ وسائر آلات الحراثة»(۱).

الأدلة: استدل أصحاب هذا الرأي على صحة وقف المنقول بما يلي: من السنة:

ا ـ ما رواه أبو هريرة فيما أخرجه الشيخان وغيرهما: قال رسول الله ﷺ: «وأما خالد فقد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله»(٢).

أخرجه البخاري، كتاب الزكاة، باب قول الله تعالى: ﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ ، برقم (١٣٩٩)، 1/ ٤٨٧ (صحيح البخاري) (مرجع سابق)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب في تقديم الزكاة ومنعها برقم (٩٨٣)، ٢/ ٦٧٦ (صحيح مسلم) (مرجع سابق)، والبيهقي، كتاب الوقف، باب الحبس في الرقيق والماشية والدابة، ٦/ ١٦٣ (السنن الكبرى) (مرجع سابق)، والدارقطني، كتاب الزكاة، باب تعجيل الصدقة قبل الحول برقم (١٩٨٧)، ١/ ١٠٧ (سنن الدارقطني) (مرجع سابق).

<sup>=</sup> السمرقندي، توفي سنة ٥٨٧ه (طبقات الحنفية، عبد القادر أبو الوفا، الرسالة، ط٢، ١٤١٣ه. ٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم - واللفظ لهما - عن أبي هريرة على قال: أمر رسول الله على بالصدقة فقيل: منع ابن جميل وخالد بن الوليد وعباس بن عبد المطلب، فقال النبي على: «ما ينقم ابن جميل إلا أنه كان فقيراً فأغناه الله ورسوله، وأما خالد فإنكم تظلمون خالداً، قد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله، وأما العباس بن عبد المطلب فعم رسول الله، فهي عليه صدقة ومثلها معها» زاد مسلم «ثم قال: يا عمر! أما شعرت أن عم الرجل صنو أبيه».

والأعتاد: هي ما يُعده المقاتل من حيوان وسلاح وآلة جهاد، وكلها من المنقولات، وقد أقرَّ النبيُّ على خالد بن الوليد على وقف تلك المنقولات، فكان دليلاً على صحة وقفها، يؤكد ذلك ما ترجم له البيهقي لهذا الحديث بقوله: «باب الحبس في الرقيق والماشية والدابة»(۱).

٢ ـ روي أن أم معقل (٢) جاءت إلى النبي ﷺ فقالت: يا رسول الله! إن أبا معقل جعل ناضحه في سبيل الله، وإني أريد الحج أفأركبه؟ فقال رسول الله ﷺ: «اركبيه؛ فإن الحج والعمرة من سبيل الله»(٣).

ولهذا الحديث شاهد فيما أخرجه البخاري ومسلم(١) عن أبي هريرة الله ان

<sup>(</sup>١) سنن البيهقي، ٦/ ١٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) أم معقل: الأسدية، من أسد من خزيمة، وقيل الأشجعية، وقيل الأنصارية، صحابية جليلة، حجت وزوجَها مع رسول الله ﷺ.

يُنظر: (أسد الغابة، ابن الأثير، ٧/ ٣٨٧ ترجمة رقم (٧٦٠٩)، الإصابة، ابن حجر، ٧/ ٣٨٧ ترجمة رقم (٧٦٠٩)، الإصابة، ابن حجر، ٧/ ٣٨٧ ترجمة رقم (١٢٢٥٩)) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهةي، كتاب الوصايا، باب الوصية في سبيل الله \$1 7 ٢٧٤ (السنن الكبرى) (مرجع سابق)، وأبو داود في السنن، كتاب المناسك، باب العمرة برقم (١٩٨٨ - ١٩٨٩)، ٢/ ٣٤٥ (سنن أبي داود) (مرجع سابق)، وأحمد في مسنده، بعنوان: حديث أم معقل الأسدية برقم (٢٧١٠٧)، ح 7 ٤ / ٧١ (مسند الإمام أحمد) (مرجع سابق)، والحاكم في المستدرك، وقال حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ج 1 / ٤٨٢ (المستدرك، الحاكم) (مرجع سابق)، والدارمي في السنن، كتاب الوصايا، باب إذا أوصى بشيء في سبيل الله برقم (٣٣٤٧)، ح ٤ / ٢٠٨٢ (مسند الدرامي) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه: واللفظ لهما، أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب ركوب البدن، برقم (١٦٠٤ -١٦٠٥) (صحيح البخاري، ١/ ٥٥٨) (مرجع سابق).

رسول الله ﷺ رأى رجلاً يسوق بدنة، فقال: (اركبها)(۱)، فقال: (إنها بدنة)(۱)، فقال: (إنها بدنة) فقال: (اركبها ويلك)(۱) في الثالثة أو في الثانية.

- فعل الصحابة: «ما رواه الخلال<sup>(١)</sup> بإسناده عن علقمة<sup>(٥)</sup> عن أم شيبة عن

- (٤) الخلال: أحمد بن محمد بن هارون، أبو بكر البغدادي، المشهور بالخلال، الفقيه الحنبلي، المفسر، العالم بالحديث واللغة، من أهل بغداد كانت حلقته بجامع المهدي، سمع من أصحاب أحمد، من كتبه: تفسير الغريب، والسنة والعلل، توفي في بغداد ٣١١ه. يُنظر: (تذكرة الحفاظ، الذهبي، ٣/ ٧٨٥، وشذرات الذهب، ابن العماد، ٢/ ٢٦١) (م جعان سابقان).
- (٥) علقمة: بن قيس بن عبدالله بن مالك النخعي، التابعي الكبير، فقيه العراق، وُلد في حياة النبي على النبي عبد الله عمر وعثمان وابن مسعود وغيرهم، وكان فقيها إماماً، شهد صفين، =

<sup>=</sup> وأخرجه مسلم، كتاب الحج، باب جواز ركوب البدنة المهداة لمن احتاج إليها، برقم (١٣٢٢ ـ ١٣٢٣) (صحيح مسلم، ٢/ ٩٦٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) اركبها: لتخالف أهل الجاهلية في عدم ركوبهم ما أُهدي للحرم (شرح د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ١/ ٥٥٨) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) بدنة: أي: كيف أركبها وهي هـدي؟ (شرح د. مصطفى البغـا على صحيح البخـاري،۱/ ۵۵۸) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ويلك: الويل: الهلاك، قالها تأنيباً على مراجعته وعدم امتثاله أول الأمر (شرح د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ١/ ٥٥٨) (مرجع سابق). وقيل: هذه الكلمة أصلها لمن وقع في هلكة، فقيل: لأنه كان محتاجاً قد وقع في تعب وجهد، وقيل: هي كلمة تجري على اللسان وتُستعمل من غير قصد إلى ما وُضعت له أولاً، بل تدعم بها العرب كلامها كقولهم «لا أم لك، لا أب لك، تربت يداك، قاتله الله . . . إلخ» (شرح فؤاد عبد الباقي على صحيح مسلم، ٢/ ٩٦٠) (مرجع سابق).

عثمان الحجي أنه جاء إلى عائشة على فقال: يا أم المؤمنين! إن ثياب الكعبة تكثر عليها، فننزعها فنحفر لها آباراً فندفنها فيها حتى لا تلبسها الحائض والجنب، قالت: بئس ما صنعت، ولم تُصب، إن ثياب الكعبة إذا نُزعت لم يضرها من لبس من حائض أو جنب، ولكن لو بعتها وجعلت ثمنها في سبيل الله والمساكين، فكان شيبة يبعث بها إلى اليمن فتباع، فيضع ثمنها حيث أمرت عائشة».

وهذه القصة مثلها لم يُنكر فيكون إجماعاً(١١).

### \_ من المعقول:

١ ـ الشيء المنقول عين يجوز بيعها، ويمكن الانتفاع بها مع بقائها، فكذلك يجوز وقفها قياساً على جواز وقف الدور والأرض.

٢ \_ كل ما جاز وقفه تبعاً جاز وقفه منفرداً؛ كالشجرة تبعاً للأرض ومنفصلة
 عنها.

٣ ـ المقصود من الوقف حصول انتفاع الموقوف عليه بالوقوف، وهذا المعنى
 موجود ليس فقط في الأرض والعقار، بل في المنقول أيضاً؛ فلذا يجوز وقفه.

٤ \_ في وقف المنقول يحصل تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة، فصح وقفه

سكن الكوفة، وتوفي بها سنة ٦٢هـ وعمره تسعون سنة.

يُنظر: (الطبقات الكبرى، ابن سعد، محمد بن سعد بن منيع البصري ٢٣٠هـ، طبع دار صادر، بيروت \_ لبنان، ١٣٨٠هـ - ١٩٦٠م)، ٦/ ٨٦ وما بعدها، وتذكرة الحفاظ، الـذهبي، ١/ ٤٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٦/ ٢٣٠، الروض المربع، البهوتي، ص٣٥٣، البرق اللماع، البارودي، ص١٧٣ (مراجع سابقة).

كما في العقار (١).

قال الماوردي(٢) ـ وهو يستدل على جواز وقف المنقول ـ: "ومن جهة المعنى أنها عين يجوز بيعها، ويمكن الانتفاع بها مع بقائها المتصل، فجاز وقفها كالدور، وقولنا: "وعين" احتراز مما يكون في الذمة؛ لأنه لو كان له في ذمة رجل حيوان من مسلم أو غيره فوقفه لم يصح، وقولنا: "يجوز بيعه" احتراز من الولد والحُرِّ، وقولنا: "يمكن الانتفاع بها" احتراز من الحشرات التي لا يُنتفع بها، وقولنا: "مع بقائها المتصل" احتراز من الطعام؛ فإنه يُنتفع به ولكنه سَلَفٌ بالانتفاع، وقولنا والمتصل" احتراز من المشمومات؛ فإنه لا يتصل بقاؤها، وإنما تبقى يوماً ويومين وثلاثة فقط لا أكثر.

ولأن كل ما جاز وقفه تبعاً لغيره جاز وقفه منفرداً كالشجرة؛ لأنها توقَف تبعاً للأرض وتوقّف منفردة عنها.

ولأن المقصود من الوقف انتفاع الموقوف عليه، وهذا المعنى موجود فيما عدا الأرض والعقار، فجاز وقفه»(٣).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧ و٥١٨، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢١ و٦٢٢ و٢٦٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) الماوردي: هو علي بن محمد بن حبيب، الماوردي البصري، الفقيه الشافعي صاحب التصانيف الكثيرة، وُلد سنة ٣٦٤ه توفي سنة ٤٥٠ه، من أشهر كتبه: الأحكام السلطانية والحاوي الكبير. يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، مصر، د. ط، ١٣٢٤ه، ٥/ ٢٧٦) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧ ـ ٥١٨ (مرجع سابق).

وقال ابن قدامة (١) \_ مستدلاً على جواز وقف المنقول \_: « . . . ولأنه يحصل فيه تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة ، فصح وقفه كالعقار والفرس الحبيس ، ولأنه يصح وقفه وحده كالعقار (٢).

وينبغي التنبيه على أمر، وهو أن المالكية أجازوا وقف المنقول بإطلاق، حتى ولو كان مما يُستهلك عند الانتفاع به كالطعام (٣) والشراب، أما الشافعية والحنابلة فقد أجازوا وقف المنقول الذي يُنتفع به مع بقاء عينه (١٤)، فلا يجوز عندهم وقف الطعام.

والمنقول الذي يجوز وقفه عند الشافعية لا يختلف الحكم فيه بين أن يكون قابلاً للانتفاع به حالاً كالثمرة، أو مآلاً كالحيوان الصغير (٥).

<sup>(</sup>١) ابن قدامة: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٣١، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٤) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩، البيان، العمراني،
 ٨/ ٢٠، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٢٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) السبكي: علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام، تقي الدين السبكي، الفقيه الشافعي المحدث، المفسر، قاضي القضاة، ولد بمصر سنة ٦٨٣ه، ولي قضاء الشام سنة ٩٣٩ه، من مصنفاته \_ التي زادت على المئتين \_: الابتهاج في شرح المنهاج والدر النظيم، ومختصر طبقات الفقهاء، توفى في القاهرة سنة ٥٧ه.

وابن الرفعة(١)؛ لأنه لا يمكن الانتفاع به عندهما.

أما أدلة من قيَّد الجواز بكون المنقول تابعاً للعقار، أو جرى العرف بوقفه، أو ورد نص بجواز وقفه ـ وهم الصاحبان من الحنفية \_ فهي:

# الأدلة على جواز وقف المنقول تبعاً:

وهذا الجواز يعني أن يقف عقاراً أو أرضاً مما اتفق الفقهاء على صحة وقفه، ويشمل بالوقف كل ما في هذه الأرض أو العقار، من أدوات حراثة أو حيوانات أو أثاث منزل، ففي هذه الحالة يصح وقف هذه المنقولات تبعاً للعقار استثناءً من عدم جواز وقف المنقول.

وإلى هذا الرأي ذهب أبو يوسف من الحنفية، واستدل عليه بما يلى:

١ - هذه المنقولات التابعة للعقار هي متممة لتحصيل ما قُصد لأجله الوقف
 - وهو تحصيل الغلة - ويما أنها تابعة للعقار، فقد يثبت من الحكم تبعاً ما لا يثبت مقصوداً.

<sup>=</sup> يُنظر: البدر الطالع، بمحاسن من بعد القرن السابع، محمد بن علي الشوكاني ٧٩٤ه، طبع دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط١، ١٣٧٧هـ ١٩٥٨م)، ١/ ٤٦٧، وتذكرة الحفاظ، الذهبي، ٤/ ١٥٠٧، وطبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ١/ ١٣٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٤، حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٨ (مرجعان سابقان).

وابن الرفعة: هو أحمد بن محمد بن علي بن الرفعة الأنصاري المصري الشافعي الشهير بابن الرفعة، لُقب بـ «الفقيه» لغلبة الفقه عليه، من مؤلفاته: المطلب في شرح الوسيط، والكفاية، والإيضاح والتبيين، وُلد سنة ٦٤٥ه، وتوفى سنة ٧١٠هـ.

يُنظر: (طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ٩/ ٢٤، ومعجم المؤلفين، كحالة، ٣/ ١٣٥) (مرجعان سابقان).

٢ ـ القياس على جواز بيع حق الشرب تبعاً لبيع الأرض، وجواز وقف البناء
 الذي هـ و في حقيقته أحجار منقولة ـ تبعاً لوقف الأرض التي بُني عليها، وعدم
 جواز وقفه منفرداً عنها لأنه من المنقولات(۱).

جاء في «البناية» للعيني (٢): «وقال أبو يوسف: إذا وقف ضيعة ببقرها وأكرتها (وهم عبيده) \_ أي: عبيد الواقف \_ جاز، وكذا سائر آلات الحراثة، وكذا يجوز وقف آلات الحراثة مع البقر؛ لأن المذكور من هذه الأشياء تبع للأرض في تحصيل ما هو مقصود وهو الغلة، وقد يثبت من الحكم تبعاً (أي: بطريق التبعية) ما لا يثبت مقصوداً (أي: من حيث القصد) كالشرب في البيع، أي: كجواز الشرب في بيع الأرض، والبناء في الوقف أي: لجواز وقف البناء تبعاً للأرض، ولا يجوز وقفه مقصوداً، وأبو يوسف مع محمد في جواز وقف المنقول» (٣).

وما ذكره صاحب «البناية» من موافقة محمد لأبي يوسف، تابعه عليه ابـن

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦، اللكنوي على الهداية، الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، العناية، البابرتي، ١/ ٢١٦، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٤٠، الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٥، ملتقى الأبحر، الحلبي، ١/ ٤٠١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) العيني: هو محمود بن أحمد بن موسى، بدر الدين العيني، الحلبي، ثم القاهري، الفقيه الحنفي، المؤرخ، القاضي، أصله من حلب (قرية عينتاب)، وُلد سنة ۲۲۷ه، واستقر بالقاهرة، وولي فيها قضاء الحسبة، تفرغ للتصنيف، من كتبة: عمدة الباري، والبناية في شرح الهداية، وشرح قطر الندى، وغيرها كثير.

يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص٢٠٧، البدر الطالع، الشوكاني، ٢/ ٢٩٤) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٥ \_ ٩٠٦ (مرجع سابق).

عابدين وابن نجيم.

قال ابن عابدين (۱): «يصح وقف المنقول تبعاً للعقار والأرض استحساناً؟ فإنه قد يثبت من الحكم تبعاً ما لا يثبت مقصوداً كالشرب في البيع، والبناء في الوقف، وهذا قول أبي يوسف ومحمد معه؛ لأنه أجاز إفراد بعض المنقول بالوقف، فالتبع أولى»(۱).

وقال ابن نجيم: "وقال أبو يوسف: إذا وقف ضيعة ببقرها وأكرتها وهم عبيده - جاز، وكذلك سائر آلات الحراثة؛ لأنها تبع للأرض في تحصيل ما هو المقصود، وقد يثبت من الحكم تبعاً ما لا يحصل مقصوداً، كالشرب في البيع والبناء في الوقف، ومحمد معه فيه؛ لأنه لما جاز إفراد بعض المنقول بالوقف عنده، فلأن يجوز الوقف فيه تبعاً أولى»(").

ولعل في تخريج قول محمد موافقاً لأبي يوسف نظراً؛ لأن محمد لم يذهب إلى جواز إفراد جميع المنقول بالوقف، وإنما تجويزه للبعض إما بناءً على عرف أو نص، وإذا لم يتحقق ذلك في المنقول الموقوف تبعاً فلن يكون موافقاً لقول محمد؛ لأنه يقول: "يجوز وقف ما فيه تعامل من المنقولات"(٤)، ولا يجيز وقف

<sup>(</sup>۱) ابن عابدين: محمد أمين بن عمر بن عبد العزيز الدمشقي، فقيه الديار الشامية، وإمام الحنفية في عصره، (۱۱۹۸ ـ ۱۲۵۲هـ)، كان شافعياً، ولزم الشيخ شاكر العقاد فألزمه التحول إلى المذهب الحنفي، من أهم مؤلفاته: رد المحتار، تنقيح الفتاوى الحامدية (الأعلام، الزركلي، ٦/ ٢٦٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨ (مرجع سابق).

المنقولات بإطلاق.

#### وقف المنقول الذي جرى العرف بوقفه:

لاشك أن للعرف أثراً في ثبوت الحكم، فقد يُترَك به القياس؛ ولذا فقد أجاز محمد من الحنفية وقف المنقولات التي تعارف الناس وقفها، بخلاف ما لم يتعارف الناس وقفه من المنقولات، فلا يصح وقفه، خلافاً لأبي يوسف الذي أجاز وقف المنقول تبعاً لا مستقلاً بذاته، حتى ولو تعارف الناس وقفه، والفتوى على قول محمد(۱).

واستدل على ذلك بما يلى:

١ ـ قال رسول الله ﷺ (ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن) (١).

وَوَجِهِ الاستدلال بهذا الحديث واضح، وهو أن ما يستحسن الناس وقفه فلا

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧. البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٧.

بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨.

البحر الرائق، ابن نجيم، ٧١٨/٥، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٢٩ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>۲) حديث موقوف على عبدالله بن مسعود، رواه أحمد في مسنده برقم (۳۲۰۰) (مسند الإمام أحمد، ٦/ ٨٤) (مرجع سابق).

والحاكم في المستدرك، ٣/ ٧٨ ـ ٧٩، وقال عنه صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وله شاهد، وقال عنه في التلخيص: صحيح (التلخيص، الذهبي، ٣/ ٧٩).

وقال الزيلعي عنه: «قلت: غريب، ولم أجده إلا موقوفاً على ابن مسعود، وله طرق» نصب الراية، ٥/ ٢٨٨ بهامش الهداية، جمال الدين الزيلعي، تحقيق: أيمن شعبان، دار الحديث، القاهرة، ط1، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.

شك أنه عند الله جائز الوقف.

٢ ـ حاجة الناس إلى وقف هذه المنقولات، وإلا لما جرى العرف بوقفها(١).

٣ ـ التعامل والعرف يُترك به القياس كما في الاستصناع (٢)، وإذا كان القياس بطلان جواز وقف المنقول، فإن التعامل في بعض هذه المنقولات بالوقف يُترك به هذا القياس.

وقد ذكر الفقهاء أمثلة للمنقول الذي جرى العرف بوقفه، ومن تلك الأمثلة:

- ـ المنشار والفأس والقدوم<sup>(٣)</sup>.
  - المصحف<sup>(٤)</sup>.
  - القدور والمراجيل<sup>(ه)</sup>.
  - ـ أدوات الجنازة وثيابها<sup>(١)</sup>.
- الأشجار (٧٠): قال الكاساني (٨): «ولو وقف أشجاراً قائمة فالقياس أنه لا يجوز؛ لأنه وقف المنقول، وفي الاستحسان يجوز لتعامل الناس ذلك»(٩).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٥، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٣٧٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٧) الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) الكاساني: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٩) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).

- آلات الحراثة<sup>(١)</sup>.

كما ذكر الفقهاء أمثلة للمنقول الذي لم يَجْر عرفٌ بوقفه، ومن ذلك:

\_ الثياب<sup>(۲)</sup>.

- السفينة<sup>(٣)</sup>.

قال ابن نجيم (١٠): «ولم يذكر السفينة، ولم أَرَ من صرَّح بها، ولاشك في دخولها تحت المنقول الذي لا تعامُل فيه، فلا يجوز وقفها، وقد وقف بعضهم سفينة على مقام الشافعي، فسألني عنه فأجبت بعدم الصحة بناءً على هذا (٥٠).

وقد ذكر في «مجمع الأنهر» أن: «المراد بالتعامل: تعامل الصحابة والتابعين والمجتهدين من أثمة الدين رضوان الله عليهم أجمعين، لا تعارف العوام كما قال بعض الفضلاء»(١).

ولم يرد هذا التقييد في غيره من المواضع.

جاء في «الاختيار لتعليل المختار»: «وعن محمد جواز وقف ما جرى فيه التعامل كالفأس والقدوم والمنشار والقدور والجنازة؛ لوجود التعامل في هذه الأشياء، وبالتعامل يُترك القياس كما في الاستصناع»(٧).

<sup>(</sup>١) تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩.

<sup>(</sup>٧) الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢ ـ ٤٣ (مرجع سابق).

بل إن ابن عابدين<sup>(۱)</sup> رحمه الله تعالى يعدُّ العرف الحادث ذا أثر في الحكم، فلا يلزم كونه من عهد الصحابة، حيث قال: «فالظاهر اعتبار العرف في الموضع أو الزمان الذي اشتهر فيه دون غيره، فوقف الفأس والقدوم كان متعارفاً في زمن المتقدمين، ولم يُتعارف في هذا الزمان؛ ولذا فالظاهر أنه لا يصح الآن»<sup>(۱)</sup>.

# وقف المنقول الذي ورد نص بجواز وقفه:

إذا ورد نص من كتاب أو سنة في حكم جزئية مخالفاً بها القاعدة العامة، فإن هذا النص يخصص ويستثني تلك الجزئية من حكم القاعدة، ويُخرِجُ البعض عن الكل.

وإذا كان الأصل في وقف المنقول عند الحنفية عدم الصحة، فإن ذلك مستثنى منه ما ورد النص بجواز وقفه، وذلك باتفاق أبي يوسف ومحمد، وقد مثّلوا لذلك بوقف (الكراع والسلاح)، وهي الخيل والعتاد المعدُّ للقتال في الجهاد في سبيل الله (۱۳)؛ وذلك لنص حديث ورد عن رسول الله وقله بطريق صحيحة متفق عليه قال فيه: «وأما خالد؛ فإنكم تظلمون خالداً، فقد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله (۱۵).

ولما رُوي أن أم معقل جاءت إلى النبي فقالت: يا رسول الله! إن أبا معقل جعل ناضحه في سبيل الله، وإني أريد الحج أفأركبه؟ فقال رسول الله ﷺ: «اركبيه؟

<sup>(</sup>١) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢ ـ ٤٣، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤، ملتقى الأبحر، الحلبي، ١/ ٤٠١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه (تقدم تخريجه).

فإن الحج والعمرة في سبيل الله»(١).

والفتوى على رأي أبي يوسف ومحمد رحمهما الله(٢) بالرغم من مخالفة أبي حنيفة لهما، حيث قال: لا يصح وقف المنقول بما فيه الكراع والسلاح؛ لأن العروض تُبَدَّلُ وتتغير، والوقف موضوع في الأصل على التأبيد.

لكن الحديث الذي أوردناه في وقف خالد بن الوليد(٣) حجة عليه(٤).

## ـ الرأي الثاني:

لا يصح وقف المنقول مطلقاً، وإلى هذا القول ذهب الإمام أبو حنيفة رحمه الله(٥).

واستدل على هذا المنع: بأن المنقول لا يتحقق فيه شرط الموقوف وهو

<sup>(</sup>١) أبو داود والحاكم وأحمد (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) ملتقى الأبحر، الحلبي، ١/ ٤٠١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) خالد بن الوليد: بن المغيرة المخزومي القرشي، سيف الله، أبو سليمان، الصحابي والفاتح الكبير، أسلم قبل مكة، فَسُرَّ به رسول الله وولاَّه الخيل، ولما ولي أبو بكر وجَّهه لقتال المرتدين، ثم سيَّره إلى العراق، ثم إلى الشام، وهو قائد معركة اليرموك، وكان مظفراً خطيباً فصيحاً، توفي بحمص \_ وقيل بالمدينة \_ سنة ٢١ه. (يُنظر: الإصابة، ابن حجر، ترجمة (٢٢٠٣)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨ (سبل السلام، شرح بلوغ المرام، محمد بن إسماعيل اليمني الصنعاني، تحقيق: أحمد زمرلي وإبراهيم الجمل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: العناية، البابرتي، ٢١٦/٦.البناية، العيني، ٦/٦٠٦ (مرجعان سابقان).

التأبيد؛ لأنه يحتمل الهلاك والتلف، بخلاف العقار (١) ويشمل هذا المنع عنده ما أجازه الصاحبان من وقف الكراع والسلاح، فلا يجوز وقفهما عنده لما ذكرنا(٢).

وقد أخذ القانون المصري لعام ١٩٤٦م (م٨) برأي الجمهور من المالكية الشافعية والحنابلة وغيرهم في صحة وقف المنقول، فجاءت المادة الثامنة من هذا القانون بالنص على جواز وقف المنقول مطلقاً دون قيد، أخذاً بما ذهب إليه جمهور الفقهاء، وهدف من ذلك إلى التيسير على الواقفين، ولهذا يجوز أن يقف شخص مصنعه أو متجره، كما يجوز له أن يقف أسهماً في شركة مساهمة، كما يجوز له وقف السيارات والسفن والحبوب(٣).

## الترجيح:

وبما أنه يجب علينا الأخذ بالاعتبار التغيرات الجارية، والتي تقتضي إيجاد حلول واقعية وعصرية لمشكلات الوقف، وعلينا أن نستعين بالآراء الفقهية التي تساعد على تطوير فقه الوقف المعاصر، فعلينا الأخذ بصحة وقف المنقول؛ ليشمل الوقف نواح عديدة من أوجه الخير والبر؛ لأن الوقف لا يمكن أن يكون مقتصراً

<sup>(</sup>١) يُنظر: سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨.

بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١١ (نظام الوقف في تشريعاته المتعددة في أحكام الوقف، د. عبد الفتاح إبراهيم بهنسي، مع المذكرات الإيضاحية لتلك التشريعات، مطبعة ومكتبة الشعاع، الإسكندرية \_ مصر، د. ط \_ د. ت).

أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧٣ ـ ٧٥ (أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. محمد سراج، طباعة سعد للنسخ والطباعة، القاهرة، د. ط، ١٩٩٣م).

على الأرض بحجة أنها قابلة للانتفاع الـدائم، فماذا لو أنها تلوثت بمخلفات صناعية، أو غمرتها سيول وفيضانات مائية أخرجتها عن إمكانية الانتفاع بها؟.

ولذا فإن لها عمراً كما هو للمنقولات الآيلة بحكم طبيعتها للانتهاء، كالأشجار والبناء والكتب والثياب(١).

لذا فإن بعض الفقهاء الذين اشترطوا الدوام في الموقوف صرحوا بأن المراد به الدوام النسبي لا المؤبد، وأن دوام كل شيء بحسبه(٢).

وقد شهد التاريخ الإسلامي وجود أنواع من المنقولات، الموقوفة نذكر منها على سبيل المثال:

1 \_ وقف تبديل الأواني المكسورة بغيرها سليمة: حيث كان الصبي أو الخادم إذا كسر وعاء ذهب فاستبدله بغيره سليما من مكان الوقف؛ حتى لا يتعرض للتوبيخ أو الضرب<sup>(٦)</sup>، وهو صورة مكررة لما ذكره ابن بطوطة<sup>(٤)</sup> في رحلته الشهيرة، حينما عبر عنه بأنه من أحسن الأعمال الجيدة للقلوب<sup>(٥)</sup>، ويمكن أن يشكل صورة رائعة

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوقف الإسلامي، د. القحف، ص١٠٦ - ١٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أوقاف المسلمين في العهد العثماني، حلاق، ص٣٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن بطوطة: هو محمد بن عبدالله بن محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن يوسف اللواتي الطنجي أبو عبدالله: رحالة، مؤرخ، ناظم، وُلد بطنجة سنة ٧٠٣ه، ونشأ بها، وقد طاف بلاد المغرب ومصر والشام والحجاز والعراق وفارس واليمن وغيرها، واتصل بكثير من الملوك والأمراء، وعاد إلى المغرب الأقصى، وانقطع إلى أبي عنان من ملوك بني مرين وتوفي بمراكش سنة ٧٧٧ه. من آثاره: رحلة تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار. يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٧/ ١١٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: رحلة ابن بطوطة، ابن بطوطة، ص١٢٢ (مرجع سابق).

من صور التأمين التعاوني الجائز عند الفقهاء.

٢ ـ وقف الثياب: وهو وقف ينفَق ربعه لكسوة العرايا والفقراء، وستر عورات الضعفاء والعاجزين والمحتاجين (كسوة واقية من برد الشتاء، وأخرى واقية من حَرِّ الصيف)(١).

وكذلك وقف الثوب الملوث: إذا تلوث ثـوب فقير، ولم يعد يصلـح للاستعمال، يـذهب إلى مكان الوقف ليأخـذ منه ثوباً، أو ما يشتري به ثوبـاً آخر بدلاً عن الملوث(٢).

٣ ـ وقف إعارة الأواني والأدوات المنزلية: كأدوات السفر والمفروشات للولائم وغير ذلك<sup>(٣)</sup>.

ونظراً لأهمية وقف بعض المنقولات، فإنه يحسن إفرادها بمطالب مستقلة للحديث عنها بتفصيل مفيد، خصوصاً وأن لها من الأدلة ما هو خاص بها دون غيرها من المنقولات، سواء الاستهلاكية منها كالنقود والطعام، أو الاستعمالية كالحيوانات والكتب.

\* \* \*

### المطلب الأول - وقف النقود:

هذه المسألة من المسائل الخلافية الاجتهادية عند الفقهاء، الذين اعتمدوا في

<sup>(</sup>١) يُنظر: الأوقاف والحياة الاجتماعية بمصر، محمد أمين، ص١٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاضر العالم الإسلامي، أرسلان، ص٩ (حاضر العالم الإسلامي، شكيب أرسلان، تأليف لوثر وسب ستووارد، دار الفكر، ط٤، ١٩٧٢م، نقله إلى العربية عجاج نويهض).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

اجتهادهم على مجرد تعليلات دون دليل صريح، وبيان ذلك: أن من أجاز وقف النقود كان مستنده في ذلك هو إمكان استبدالها، حيث إن ما يُردُّ بدله يقوم مقام بقاء عينه.

أما المانعون؛ فقد كان مستندهم في ذلك هو أن العين الموقوفة لا يصح وقفها؛ لأنه لا يُنتفع بها إلا بإتلافها، وسيأتي بيان ذلك بالتفصيل:

## الفرع الأول ـ تحرير محل النزاع:

اتفق الفقهاء من المالكية(١) والشافعية(٢) والحنابلة(٣). . . . . . . . . . . . .

<sup>(</sup>۱) يُنظر: جواهر الإكليل شرح مختصر خليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥ (جواهر الإكليل شرح مختصر خليل، الأزهري، تحقيق: الطيب المنذر، المكتبة العصرية، بيروت، ط، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م).

ـ التفريـع، ابن الجلاب، ٢/ ٣١٠ (التفريع، أبو القاسم بن الجلاب، تحقيق: حسين الدهماني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٩٧م).

<sup>-</sup> فتح الرحيم، الشنقيطي، ٢/ ١٦٦ (فتح الرحيم على فقه الإمام مالك، محمد بن أحمد الشنقيطي، دار الفكر، ط٣، ١٣٩٩ه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥ (مرجع سابق).

الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٩٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: منتهى الإرادات، الفتوحي، ٤/ ٣٣٣ ـ ٣٣٣٥ (منتهى الإرادات، الفتوحي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م)، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

والظاهرية (١) ومحمد وأبي يوسف من الحنفية (٢) بخلاف أبي حنيفة (٣) على أنه يجوز وقف المنقول مثل: (الكراع، والسلاح والمصاحف والكتب)؛ لأن عينها تبقى بالانتفاع بها، وإن كان الصاحبان قيّدا الجواز بما ورد به نص، أو تعارفه الناس، أو كان تابعاً لغيره كما سبق بيانه في المبحث السابق (١).

اللباب، الغنيمي، ٢/ ١٠١، الاختيار، الموصللي، ٣/ ٥٧، سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مراجع سابقة).

الفقه الحنفي وأدلته، الصاغرجي، ٣/ ١٤٠ (الفقه الحنفي وأدلته، أسعد الصاغرجي، دار الكلم الطيب، دمشق، ط١، ١٤٢٠هـ).

- (٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١. شرح اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤ (مراجع سابقة).
- (٥) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، المغنى، ابن قدامة، ٧/ ٦١٨ (مرجعان سابقان).
- (٦) استناداً إلى جواز وقف المنقول الذي جرى العرف بوقفه عند الحنفية، حيث إن الفتوى عندهم على قول محمد، الذي ذهب إلى جواز وقف المنقول المتعارف وقفه، يُنظر: (الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣)، (البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩) (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: المحلى، ابن حزم، ٩/ ١٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: السير الكبير، الشيباني، ١/ ٩٩ (السير الكبير، محمد بن الحسن الشيباني، تحقيق: محمد إسماعيل، دار إحياء الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ)، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٥ (دار المعرفة، بيروت، د. ط، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تحفة الفقهاء، السمرقندي، ٣/ ٥٤٧ (تحقيق: محمد الكتاني، دار الفكر، دمشق، د. تـد. ط).

وهو مقتضى مذهب المالكية (١٠)؛ وذلك لأنها منفعة مقصودة، فقد يستأجر الإنسان حلياً من الذهب والفضة للتحلي بها لمن يَحِلُّ له التحلي بواحد منهما، فيأتي وقف الذهب والفضة حلياً \_ يأخذها المحتاج ويردها بعد استعمالها \_ ليخفف من تكاليف ونفقات استئجارها، وبذا يحقق نفعاً مقصوداً.

وأما وقف الدراهم والدنانير للتزين والعرض؛ فلم يُجزها الشافعية والحنابلة؛ لأنها منفعة غير مقصودة (٢)، ولم تجرِ العادة بالتحلي بها، ولم يعتبره الشرع في إسقاط زكاتها (٣).

<sup>(</sup>۱) لم أقف عند المالكية على هذه النقطة صراحة، وإنما هي مستنبطة من الشروط التي ذكرها المالكية في الموقوف: أن يكون عيناً تبقى بعد الانتفاع بها، وتخريجاً على هذا الكلام يكون هناك اتفاق مع مذهب الجمهور، خصوصاً إذا علمنا أن المالكية لا يشترطون التأبيد في الوقف. يُنظر: (بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: المجموع، النووي، ۱٦/ ۲٤٧، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، حاشية البجيرمي، ٣/ ٢٥٨ (مراجع سابقة)، (تحفة المحتاج بالهيتمي، ٨/ ٦٨ (مراجع سابقة)، (تحفة المحتاج بشرح المنهاج، الهيتمي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦ه).

ـ حواشي الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٦٨ (مرجع سابق).

\_ حاشية البيجوري، ٢/ ٨١ (حاشية البيجوري على شرح ابن القاسم، تحقيق: عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م)، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٩١٨، شرح الزركشي، ٤/ ٢٩٢ (مرجعان سابقان).

<sup>-</sup> الفروع، ابن مفلح، ٤/ ٥٨٣ (الفروع، شمس الدين المقدسي، أبي عبدالله محمد بن مفلح مراجعة: عبد الستار فراج، عالم الكتب، ط٤، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م)، المعتمد، بلطه جي، ٢/ ٨، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٠ ـ ١١ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٩، وشرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجعان سابقان).

- قال النووي(١): «وقد اختلف أصحابنا في الدراهم والدنانير، فمن قال بجواز أن تكون لها ثمرة دائمة كالإجارة أجاز وقفها، ومن قال بعدم جواز الوقف فيها؛ لأن تلك المنفعة ليست المقصد الذي خُلقت له الأثمان؛ ولهذا لم تُضْمَن في الغصب، فلم تجُز في الوقف»(١).

- وقال الشيرازي (٣): «واختلف أصحابنا في الدراهم والدنانير، فمن أجاز إجارتها (للتزين بها) أجاز وقفها، ومن لم يُجز إجارتها لم يُجز وقفها» (١٠).

- وبالعودة إلى حديثه عن إجارة الدراهم: ذكر أن الصحيح أنه لا يجوز إجارة الدراهم والدنانير (٥)، وبذا يكون الصحيح من حكم وقفها أيضاً عدم الصحة.

وأجاز الشيعة الزيدية وقف الدراهم والدنانير للتزين بها:

- قال صاحب «التاج المذهب»: «الدراهم والدنانير لا يصح وقفها. . . إلا أن يوقفها للتجمل بها والعيار ونحوهما، صح وقفها كما يصح إجارتها وعاريتها للتجمل بها والعيار»(١).

<sup>(</sup>١) النووي: محيى الدين بن شرف النووي (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) المجموع، النووي، ٦/ ٢٤٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الشيرازي: هو إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروز أبادي الشيرازي، وُلد سنة ٣٩٣ه، اشتهر بقوة الحجة في الجدل والمناظرة، من مصنفاته: المهذب، التبصرة، اللمع، توفي سنة: ٤٧٦، رحمه الله ورضي عنه. يُنظر: (وفيات الأعيان، ابن خلكان، ١/ ٩، شذرات الذهب، ابن العماد، ٣/ ٣٤٩، معجم المؤلفين، كحالة، ١/ ٤٨) (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) المهذب، الشيرازي، ١٦/ ٢٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٥١٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (التاج المذهب لأحكام المذهب، أحمد بن قاسم=

- وجاء في «البحر الزخار»: «وفي وقف الدراهم والدنانير وجهان: الأول يصح كإجارتها للزينة . . . »(١).

أما محل النزاع فهو: ماذا يقول الفقهاء عن وقف الدراهم والدنانير والأوراق النقدية؟ هل يجوز وقفها لغير التزين والعرض أم لا؟ وتوضيحاً للمسألة والصورة: إذا وقف شخص مبلغاً من النقود على الفقراء، أو على جهة بر أو خير، هل يصح الوقف؟.

لابد أن نشير ابتداء إلى أن الحديث عن وقف النقود ـ التي هي الـ دراهم والدنانير الذهبية ـ يدخل من ضمنها وقف الأوراق النقدية المعاصرة؛ إذ أن الأوراق النقدية المعاصرة هي أوراق معتبرة، وكل ما يترتب على الذهب والفضة بوصفهما نقدين، فإنه يترتب على الأوراق النقدية كذلك(٢).

# الفرع الثاني ـ الأقوال في المسألة:

اختلف الفقهاء في وقف النقود على مذهبين:

المذهب الأول: ذهب أصحاب هذا المذهب إلى عدم جواز وقف النقود، وإلى هذا القول ذهب الحنفية والشافعية والحنابلة والظاهرية والشيعة الزيدية والإمامية (٦) ولتوضيح هذا الرأي لا مانع من اقتطاف بعض ما قالوه في انتصار

<sup>=</sup> العنسى الصنعاني، مكتبة اليمن، د. ط ـ د. ت).

<sup>(</sup>١) البحر الزخار، المرتضى، ٤/ ١٥٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الأوراق النقدية، د. أحمد حسن، ص٢١٥ وما بعدها. (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الهندية، ٢/ ٣٦٢ (الفتاوى الهندية المسماة بالفتاوى العالمكيرية، وبهامشه فتاوى قاضيخان للفرغاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م). البناية، العيني، ٦/ ٩٩٧ و ٩٩١، شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٤٣٢.

#### مذهبهم هذا:

- جاء في «البناية»: «وما لا تعامل فيه من المنقولات لا يجوز وقفه عندنا ؛ لأن الوقف فيه لا يتأبد، والحال لا بد من التأبيد، وما لا يتأبد لا يجوز وقفه، فصار كل ما لا يُنتفع به مع بقاء أصله كالدراهم والدنانير في عدم الجواز، بخلاف العقار ؛ فإن فيه التأبيد»(۱).

- قال ابن الهمام(٢) من الحنفية: «وأما وقف ما لا يُنتفع به إلا بإتلافه كالذهب

= البيان، العمراني، ٨/ ٦٢، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٤٤٩ \_ ٥٠١.

الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٩، مغني المحتاج، الشربيني، ٣/ ٥٢٤.

المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٧، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥.

الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١، الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥ (مراجع سابقة).

الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٤٤٩ ــ ٤٥١.

البرق اللماع، البارودي، ص١٧٣، منار السبيل، ابن ضويان، ٢/ ١٩٩.

المعتمد، بلطة جي، ٢/٨ (مراجع سابقة).

المقنع، ابن قدامة، ٢/ ٧٧٦ (المقنع في فقه الإمام أحمد بن حنبل، موفق الدين بن قدامة المقدسي، دار الكتب العلمية، بيروت \_ لبنان، د. ط \_ د. ت).

البحر الزخار، المرتضى، ٤/ ١٥٢، الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

السيل الجرار، الشوكاني، ٣٩/ ٥٠ (السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، الشوكاني، تحقيق: محمد حلاق، دار ابن كثير، دمشق، ط١، ١٤٢١ه).

- (١) البناية، العيني، ٦/ ٩١٠ (مرجع سابق).
- (۲) ابن الهمام: محمد بن عبد الواحد من علماء الحنفية، ولد سنة ۷۹ه، وتوفي سنة ۸٦١ه من كتبه: فتح القدير، والتحرير، يُنظر: (الجواهر المضيئة، أبو الوفاء، ٢/ ٨٦، الأعلام، الزركلي، ٦/ ٢٥٥، ومعجم المؤلفين، كحالة، ٣/ ٤٦٩ (مراجع سابقة).

والفضة والمأكول والمشروب فغير جائز على قول عامة الفقهاء. . . والمراد بالذهب والفضة الدراهم والدنانير وما ليس بحلي(١٠) . . . » .

\_ وفي «الفتاوى الهندية»: «لو وقف دراهم ودنانير وثياباً لم يجُز . . . »(٢).

\_ وقال الماوردي (٣) من الشافعية: «فصل: وقف الدراهم والدنانير: لا يجوز وقفها لاستهلاكها، فكانت كالطعام...»(٤).

- وجماء في «كفاية الأخيار» - عند ذكر شروط العين الموقوفة -: «ويمكن الانتفاع به مع بقاء عينه، فتخرج الأثمان والطعام؛ لأن الأثمان يُنتفع بإخراجها والطعام بأكله . . . »(٥).

- وجاء في «حاشية الجمل<sup>(1)</sup> على شرح المنهج» - في سياق الحديث عما لا يصح وقفه -: «ولا دراهم للزينة أو للتجارة، وصرف ربحها على الفقراء، وكذا

<sup>(</sup>١) شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ١٣٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الهندية، ٢/ ٣٦٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٩٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) كفاية الأخيار، الحصني، ١/ ٣١٩ (كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار للحصني، دار الكتب العلمية، وعيسى البابي الحلبي، د. طـد. ت).

<sup>(</sup>٦) الجمل: هو سليمان بن عمر بن منصور العجيلي، المصري، الشافعي، المعروف بالجمل، مفسر، فقيه، وُلد في مدينة عجيل، إحدى قرى مصر الغربية سنة ١٧٩٠ه، من تصانيفه: الفتوحات الإلهية، وفتوحات الوهاب بتوضيح شرح منهج الطلاب المعروف بحاشية الجمل.

يُنظر: (معجم المؤلفين، كحالة، ٤/ ٢٧١) (مرجع سابق).

الوصية بذلك . . . ١٥(١).

- وقال الرَّملي (٢) - في سياق حديثه عن الأمور التي لا تدخل تحت تعريف الموقوف الـذي يصح وقفه -: «وخرج ما لا يُقصد، كنقد للتزين أو الاتجار فيه، وصرف ربحه للفقراء»(٢).

- قال ابن قدامة (١) من الحنابلة: «وما لا يُنتفع به إلا بالإتلاف مثل الذهب والفضة والمأكول والمشروب، فوقفه غير جائز... والمراد بالذهب والفضة هنا الدراهم والدنانير» (٥).

ـ وهذا ما صرَّحت به كتب الحنابلة الأخرى(١).

- وقال أيضاً في «الكافي»: «ولا يصح وقف ما لا يُنتفع به مع بقاء عينه، كالأثمان والمأكول والمشروب والشمع؛ لأنه لا يحصل تسبيل ثمرته مع بقائه، ولا ما يُسرع إليه الفساد كالرياحين؛ لأنها لا تتباقي»(٧).

<sup>(</sup>١) حاشية الجمل العجيلي، ٣/ ٥٧٨، كفاية الأخيار، للحصني، ١٣١٩ (مرجعان سابقان).

الرَّملي: هو محمد بن أحمد حمزة، شمس الدين، يقال له الشافعي الصغير، من تصانيفه في الفقه الشافعي: نهاية المحتاج، وله شروح عديدة، توفي في القاهرة سنة ١٠٠٤هـ.
 يُنظر: (الأعلام، الزركلي ٦/ ٢٣٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩٢، الفواكه العديدة، المنقور، ص٤١٧ و٤٤٦ \_ . و٤٤٦ \_ المقنع، ابن قدامة، ٢/ ٧٧٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٧) الكافى، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجع سابق).

\_ وقال البهوتي (١) في «شرح منتهى الإرادات»: «ولا يصح الوقف إن صادف ما لا يُنتفع به مع بقاء عينه كالمطعوم والمشروب غير ماء... وكأثمان ولو لتَحَلِّ ووزن كقنديل من نقد على مسجد، ونحوه كحلقة فضة تُجعل في بابه، ووقف دراهم ودنانير ليُنتفع باقتراضها؛ لأن الوقف تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة، وما لا يُنتفع به إلا بإتلافه لا يصح فيه ذلك» (١).

\_ وقال الزركشي (٣) في «شرح مختصر الخرقي»: «وما لا يُنتفع به إلا بإتلافه مثل الذهب والورق والمأكول والمشروب، فوقفه غير جائز»(١٠).

ـ وقال ابن قدامة (٥) في «البرق اللماع»: «وما لا يمكن الانتفاع به مع بقاء

<sup>(</sup>١) البهوتي: منصور بن يونس (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الزركشي: هو محمد بن عبدالله شمس الدين، استوطن مصر، وُلد سنة ٧٢٢ه، أخذ الفقه الحنبلي عن موفق الدين الحجازي، من أشهر كتبه: شرح على الخرقي، وشرح الوجيز، توفي سنة ٧٧٧ه. والخرقي صاحب المتن هو عمر بن الحسين بن عبدالله المتوفى سنة ٣٣٤ه.

يُنظر: (شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ١/ ٦٩ ـ ٧٨ ـ ٩٠) (مرجع سابق) والزركشي المعني هنا هو غير الزركشي الشافعي صاحب المحيط محمد بن بهادر بن عبدالله، وُلد في مصر ٥٤٧هـ وتوفي ٧٩٤ه أخذ عن الإسنوي والبلقيني والأزدي وابن كثير، له تصانيف عديدة في الفقه والأصول، منها التذكرة، وكشف الظنون، والبحر المحيط، من فقهاء الشافعية، له شرح على الفروع للغزالي. يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٦/ ٦٣) (مرجع سابق)، ويُنظر: (البحر المحيط، بدر الدين محمد بن بهادر عبدالله الشافعي، حققته لجنة من الأزهر، دار الكتبي، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م)، ح / ١٦ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٤) شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) اين قدامة (تقدمت ترجمته).

عينه، كالدنانير والدراهم والمطعوم والمشروب، لا يصح وقفه في قول عامة أهل العلم»(۱).

- وقال ابن حزم (٢) الظاهري رحمه الله: «. . . ولا يجوز في غير ذلك لاسيما الدراهم والدنانير، وكل ما لا منفعة فيه إلا بإتلاف عينه (٣).

- قال صاحب «البحر الزخار» من الشيعة الزيدية: «ولا يوقَف ما يتعذر الانتفاع به مع بقاء عينه؛ لتعذُّر معنى الوقف فيه، وفي وقف الدراهم وجهان. . . والأصح المنع»(٤).

- وفي المذهب ذاته قال صاحب «التاج المذهب»: «الدراهم والدنانير لا يصح وقفها . . . إلا أن يوقفها للتجمل بها والعيار ونحوهما، صح وقفها كما يصح إجارتها وعاريتها للتجمل بها والعيار»(٥).

مما تقدم، ومن خلال هذه النقول الفقهية الغزيرة، نلاحظ أن أصحاب هذا الفريق لم يوردوا على صحة اجتهادهم دليلاً صريحاً من الكتاب أو السنة أو الإجماع، أوالقياس، وإنما بعضهم قاسها على الطعام بجامع أن كلاً منهما يُنتفع به من خلال إتلافه، لكنهم في تعليلهم لاجتهادهم يقولون:

إنه لا يمكن الانتفاع بالنقود إلا بإتلافها، وهو مخالف لما يُشترط في العين الموقوفة من دوام الانتفاع بها، ولشرط التأبيد المطلوب في الوقف، وبذا لا يحصل

<sup>(</sup>١) البرق اللماع، ابن قدامة، ص١٧٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: الظاهري (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) المحلى، ابن حزم، ٩/ ١٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) البحر الزخار، المرتضى، ٤/ ١٥٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مرجع سابق).

مقصود الوقف من الانتفاع الدائم.

ولم يتعرضوا لإنزال ردِّ بدلها منزلة بقائها، فالشافعية صرحوا أن الاتجار بهما (الذهب والفضة) أو النقود، وصرف ربحهما للفقراء لا يجعل وقفهما جائزاً<sup>(۱)</sup>، والحنابلة جعلوا اقتراضها (الدراهم والدنانير) إتلاف لها<sup>(۱)</sup>.

وهذه النقول كلها تدور حول هذا المعنى دون أن تخرج عنه إلى دليل قوي وحجة قاطعة، وبذا يكون مذهبهم عرضة للانهدام تحت وأمام ورود الدليل الصريح، فلنتابع ما ذهب إليه الفريق الثاني:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية الجمل على المنهج، ٣/ ٥٧٨، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) زفر: بن الهذيل بن قيس، صاحب أبي حنيفة، من أصبهان، كان يأخذ بالأثر إن وُجد، ويخالف إمامه، تولى القضاء في البصرة، وبها مات سنة ١٥٨ه. يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص٧٥، الأعلام، الزركلي، ٣/ ٤٥) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) محمد: بن الحسن الشيباني صاحب أبي حنيفة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ مع حاشية الشلبي، ٣/ ٣٢٧. البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مراجع سابقة). \_ إعلاء السنن، التهانوي، دار العلوم الإسلامية، باكستان، كراتشي، د. ط\_د. ت).

وإلى هذا ذهب المالكية(١) وبعض الشيعة(٢) وبعض الحنابلة(٣).

وإليك بعض النقول الفقهية التي تُثبت هذا الرأي:

جاء في «البناية»: «قال صاحب المحيط: وقف مئة وخمسين ديناراً على مرض، الوصية تصح، وتدفع الذهب إلى إنسان بمضاربة يتعلمها يستعملها ويصرف الربح، وفي المحيط: وكذلك وقف الدراهم والمكيل والموزون»(٤).

قال ابن عابدين (٥) في «حاشيته»: «قلت: إن الدراهم لا تتعين بالتعيين، فهي وإن كانت لا يُنتفع بها مع بقاء عينها، لكن بدلها قائم مقام عينها؛ لعدم تعينها بالتعيين، فكأنها باقية، ولا شك في كونها من المنقول، فحيث جرى العرف على التعامل بها دخلت فيما أجازه محمد... وعن الأنصاري ـ وكان من أصحاب زُفَر ـ فيمن وقف الدراهم، أو ما يكال أو يوزن: أيجوز ذلك؟ قال: نعم، قيل: كيف؟ قال: يدفع الدراهم مضاربة، ثم يتصدق بربحها في الوجه الذي وقف عليه... قال في النهر: ومقتضى وما يكال ويوزن يباع، ويُدفع ثمنه مضاربة أو بضاعةً... قال في النهر: ومقتضى

<sup>(</sup>١) الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ٢٢٥ (مرجع سابق).

<sup>-</sup> حاشية الخرشي على مختصر خليل، ٤/ ٨٠ (حاشية الخرشي على مختصر خليل، أبو عبدالله محمد بن عبدالله الخرشي، دار الفكر، د. ت ـ د. ط).

ـ حاشية العدوي على مختصر خليل، ٤/ ٨٠ (حاشية العدوي على مختصر خليل، علي ابن أحمد الصعيدي العدوي، دار الفكر، مطبوع بهامش الخرشي، د. تـد. ط).

<sup>(</sup>٢) البحر الزخار، المرتضى، ٤/ ١٥٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) البناية، العيني، ٦/ ٩١٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

ما مرَّ عن محمد عدم جواز ذلك \_ أي: وقف الحنطة \_ في الأقطار المصرية؛ لعدم تعارفه بالكلية، نعم وقف الدراهم والدنانير تعورف في الديار الرومية»(١).

وقد رجح ابن عابدين جعل وقف الدراهم والدنانير من المنقول المتعارف الله يصح على قول محمد حين قال: «وبهذا ظهر صحة ما ذكره المصنف من الحاقها بالمنقول المتعارف على قول محمد المفتى به، وإنما خصوها بالنقل عن زفر لأنها لم تكن متعارفة إذ ذاك، ولأنه هو الذي قال بها ابتداءً (٢).

قال ابن نجيم (٣) الحنفي في «البحر الرائق»: «وعن الأنصاري ـ وكان من أصحاب زفر ـ: وقف الدراهم أو الدنانير أو الطعام أو ما يكال أو يوزن أيجوز؟ قال: نعم، قيل: وكيف؟ قال: يدفع الدراهم مضاربة، ثم يتصدق بها في الوجه الذي وقف عليه. . . »(٤).

وبهذا يظهر أن من قال بهذا من الحنفية هم: محمد بن عبدالله الأنصاري من أصحاب زفر، وزفر، وهو يوافق ما ذهب إليه محمد من الحنفية، حين أجاز وقف المنقول الذي جرى العرف بوقفه؛ وذلك لأنه تعورف في بعض البلاد.

جاء في «مجمع الأنهر»: «ولما جرى التعامل في وقف الدنانير والدراهم في زمان زفر بعد تجويز صحة وقفها في رواية، دخلت تحت قول محمد المفتى به في وقف كل منقول فيه تعامل كما لا يخفى، فلا يحتاج على هذا إلى تخصيص القول

<sup>(</sup>١) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ ـ ٣٦٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: الجزء والصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٣) ابن نجيم (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، ويُنظر: درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ (مرجعان سابقان).

بجواز وقفهما لمذهب زفر من رواية الأنصاري، وقد أفتى صاحب البحر بجواز وقفها، ولم يحكِ خلافاً كما في المنح، وعن زفر: رجل وقف الدراهم أو الطعام أو ما يكال أو يوزن، قال: يجوز، قبل له: وكيف يكون؟ قال: يدفع الدراهم مضاربة ثم يتصدق بفضلها في الوجه الذي وقف عليه»(١).

بل إن البعض خَرَّجَ جواز وقف النقود على قول أبي يوسف<sup>(۱)</sup> من الحنفية، جاء في «الإسعاف»: «ولو وقف رب المال ضيعة من مال المضاربة يصح عند أبي يوسف مطلقاً، وعند محمد لا يصح إن كان في المال ربح؛ بناءً على جواز وقف المشاع وعدمه، والله أعلم»<sup>(۱)</sup>.

أما التصريح بأنه مذهب زفر فجاء في «رد المحتار»: «مطلب: في وقف الدراهم والدنانير قوله: (بل دراهم ودنانير)، عزاه في الخلاصة إلى الأنصاري وكان من أصحاب زفر، وعزاه في الخانية إلى زفر حيث قال: وعن زفر شرنبلالية...»(٤).

يلاحَظ أن من أجاز وقف النقود من الحنفية حجته في ذلك: أن النقود لا تتعين بالتعيين، وأن رد بدلها يقوم مقام بقاء عينها، وأن الوقف والانتفاع بها يكون من

<sup>(</sup>١) مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) أبو يوسف: هو يعقوب بن إبراهيم بـن حبيب الأنصاري الكوفي البغدادي، فقيه أصولي مجتهد، مفسر، تلميذ أبي حنيفة وصاحبه، وُلد سنة ١١ه وتوفي سنة١٨٢ هـ، من آثاره: الخراج، المبسوط، أدب القاضي، يُنظر: (سير أعلام النبلاء، ٦/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>سير أعلام النبلاء، الذهبي، تحقيق: شعيب أرناؤوط، الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٠٥هـ). وطبقات الحنفية، أبو الوفا، ١٢/١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجع سابق).

خلال المضاربة في النقود بالتجارة فيها، ثم صرف ربحها للفقراء(١) ووجوه الخير، وبذا تبقى النقود كاملة قائمة صالحة للانتفاع الدائم بها.

#### أما عن المالكية:

فقد جاء في «الشرح الكبير»: «وفي جواز وقف كطعام مما لا يُعرف بعينه إذا غيب عليه كالنقد، وهو المذهب، ويدل له قول المصنف في الزكاة: (وزُكيت عين وُقفت للسلف)، وعدم الجواز الصادق بالكراهة (٢) والمنع تردد (٣)، وقيل إن التردد في غير العين من سائر المثليات، وأما العين فلا تردد فيها، بل يجوز وقفها قطعاً؛ لأنه نص المدونة، والمراد وقفه للسلف، وينزل ردُّ بدله منزلة بقاء عينه، وأما إن وُقف مع بقاء عينه فلا يجوز اتفاقاً (١)؛ إذ لا منفعة شرعية تترتب على ذلك» (٥).

وجاء في «شرح منح الجليل»: «وفي صحة وقف ما لا يُعرف بعينه كالطعام والدراهم والدنانير، ليُسلف لمن يحتاج إليه ويُرد مثله وقفاً في محله، وهكذا أبداً، وهو مذهب المدونة، وعدمها وبه قال ابن شاس وابن الحاجب تردُّدٌ: فيه نظر؛ لأن

<sup>(</sup>۱) جاء في بعض الكتب عبارة: (ثم التصدق بها) كما في البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق)، وهي تعني التصدق بالربح على تقدير مضاف، أي: التصدق بربحها، وعبارة الإسعاف: ثم يتصدق بالفضل، يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٢٩٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الصادق بالكراهة: أي: كما يقول ابن رشد، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) والمنع تردد أي: كما يقول ابن شاس.

<sup>(</sup>٤) أي: كما لو وُقف لأجل تزيين الحوانيت. حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الشرح الكبير، ابن الدردير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

أحد شقيه قال فيها الشارح: فيه نظر؛ لأنك إن فرضت المسألة فيما إذا قصد بوقف الطعام ونحوه بقاء عينه، فليس فيه إلا المنع؛ لأنه تحجير بلا منفعة تعود على أحد، ويؤدي إلى فساد الطعام المؤدي إلى إضاعة المال، وإن كان على معنى أنه وقف للسلف إن احتاج إليه محتاج، ثم يرد مثله، فمذهب المدونة وغيرها جوازه، والقول بالكراهة ضعيف، وأضعف منه قول ابن شاس بمنعه إن حُمل على ظاهره(۱)، والمعتمد عند المالكية الجواز»(۱).

يفهم من كلام المالكية جواز وقفها للسلف، بأن احتاج إليها محتاج يأخذها ثم يرد بدلها، ونزل رد بدلها منزلة بقاء عينها، وبذا تبقى العين قائمة صالحة للانتفاع، أما وقفها بعينها دون استخدامها للسلف، أي: لتزيين الحوانيت ونحو ذلك فغير جائز.

جاء في «الإنصاف»: «وقال في الفائق وغيره: يصح وقف الدراهم، فيُنتفع بها في القرض ونحوه، اختاره شيخنا، يعني به: الشيخ تقي الدين، وقال في الاختيارات: ولو وقف الدراهم على المحتاجين لم يكن جواز هذا بعيداً»(٣).

وفي "الأدلة الرضية": "ومن وضع مالاً في مسجد أو مشهد لا ينتفع به أحد، جاز صرفه في أهل الحاجات ومصالح المسلمين، ومن ذلك ما يوضع في الكعبة

<sup>(</sup>۱) يقول الصاوي: «وعلى كل حال كلام ابن رشد وابن شاس خلاف مذهب المدونة، فكان على الشيخ ألا يلتفت إليهم» يُنظر: (بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢ (مرجع سابق). ويُنظر: جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥ والتاج والإكليل، الموَّاق، ٧/ ٦٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ (مرجع سابق).

وفي مسجد النبي»(١).

وفي فقه الإمام البخاري: «وقف الصامت (الذهب والفضة والنقد) قال البخاري<sup>(۲)</sup> رحمه الله بعد هذه الترجمة: وقال الزهري فمن جعل ألف دينار في سبيل الله، ودفعها إلى غلام له متاجر، يتاجر بها، وجعل ربحه صدقة للمساكين والأقربين، هل للرجل أن يأكل من ربح تلك الألف شيئاً؟.

وإن لم يكن قد جعل ربحها صدقة على المساكين؟ قال: ليس له أن يأكل منها، وروى بإسناده إلى ابن عمر على أن عمر بن الخطاب حمل على فرس له في سبيل الله، أعطاها رسول الله له، فحمل عليها رجلاً، فأخبر عمر أنه قد وقفها يبيعها، فسأل رسول الله أن يبتاعها، فقال: لا تبتاعها ولا ترجعن في صدقتك»(٣).

هذا هو مجمل أقوال الفقهاء أصحاب الفريق الثاني الذين أجازوا وقف الدراهم والدنانير، والكلام نفسه جار على الأوراق النقدية المعاصرة كذلك، باعتبار شرعيتها كالنقدين؛ لأنها أعز أموالنا في وقتنا الحالي، كما سبقت الإشارة إلى ذلك(٤).

<sup>(</sup>۱) الأدلة الرضية، الشوكاني، ١/ ٢٣٤ (الأدلة الرضية لمتن الدرر البهية، في المسائل الفقهية، محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار الندى، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ) تحقيق: محمد صبحى الحلاق.

<sup>(</sup>٢) البخاري: محمد بن إسماعيل صاحب الصحيح. (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) فقه الإمام البخاري، أبو فارس، ٢/ ٤٧٨ ـ ٤٧٩ (فقه الإمام البخاري، د. محمد عبد القادر أبو فارس دار الفرقان، عمان ـ الأردن، ط١، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الأوراق النقدية في الاقتصاد الإسلامي، د. أحمد الحسن، ص٢١٥ ومـا بعدها (مرجع سابق).

والملاحَظ من كلام الفقهاء في معرض الحديث عن جواز وقف النقود أنهم انتصروا لمذهبهم بعدة أمور:

١ - إن الدراهم والدنانير لا تتعين بالتعيين، كما صرح بذلك المالكية (١)، وأن
 رد بدلها ينزل منزلة بقاء عينها، كما قاله المالكية والحنفية (٢).

٢ ـ القياس على جواز إجارتهما، كما ذهب إلى ذلك بعض الشافعية حين قالوا: كما يجوز إجارتهما فيجوز وقفهما<sup>(٣)</sup>.

وبالرجوع إلى مذهب الشافعية في إجارة الدراهم والدنانير، نرى أن الصحيح من المذهب عدم جواز إجارتها.

جاء في «البيان»: «ولا يجوز استئجار الدراهم والدنانير ليتَّجر بها؛ لأنه لا يمكن التجارة بها إلا بإتلافها، والإجارة لا تصح إلا في عين يمكن الانتفاع بها مع بقاء عينها(١٤)، وهل تصح إجارتها ليُجمِّل بها الدكان ويتركها التاجر في يده ويقلبها ليأمنه الناس ويعاملوه؟ فيه وجهان: أحدهما: يصح لأنها منفعة مباحة يمكن استيفاؤها مع بقاء العين، فهي كسائر المنافع، والثاني: \_ وهو الصحيح \_: لا تصح لأنها منفعة لا تُضمن بالغصب، فلم يصح الاستئجار عليها، وما ذكره الأول يبطل

<sup>(</sup>١) يُنظر: حاشية الدسوقي مع الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) وهو المعتمد عند المالكية، كما صرح بذلك الخرشي في شرح قول خليل (ثم إن المذهب) قال: أي المعتمد. يُنظر: شرح مختصر خليل المسمى (حاشية الخرشي على مختصر خليل، ٧/ ٨٠) (مرجع سابق).

ويُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الأولى أن يقال: لأن إجارتها ربا، وهو سبب كاف للمنع.

بالطعام؛ فإن الطعام يتجمل به الحناط بتركه في دكانه ليعامله الناس، ومع هذا فلا يصح إجارته لذلك»(١).

وبهذا يظهر أن من أجاز وقفها من الشافعية قصد بالجواز أن توقّف ليجمل بها الدكان، ويتركها التاجر في يده ليعامله الناس.

٣ ـ إمكانية وقف الدراهم والدنانير مضاربة ، ثم يأخذها المحتاج فيضارب بها ، فيأخذ الربح ويرد مثل المبلغ الذي أخذه ، ثم تُدفع إلى آخر وهكذا ، أو تُدفع لمن يضارب بها من الأغنياء ويُعطى ربح المضاربة للفقراء صدقة .

ونلاحظ أنه في هذا المثال تتحقق إمكانية وقف الدراهم والدنانير مع بقاء عينها، دون أي محظور شرعي، كما تتحقق هذه الإمكانية في صورة أخرى وهي: أن ما يوقَف من النقود يُدفع سلفاً وقرضاً للفقراء، ثم يردون مثله، وينزل رد المثل منزلة بقاء العين (٢).

## الفرع الثالث - الترجيح:

من خلال عرض الآراء السابقة نرى أن الاتفاق جار بين الفقهاء جميعاً على اشتراط بقاء العين الموقوفة ليستمر الانتفاع بها، وهذا شرط عند الفريقين، لكن منشأ الخلاف يبدو في جواز وقف المنقول الاستهلاكي أو عدم جواز وقفه؛ لأن الذين منعوا وقف النقود فإنهم منعوا وقف الطعام \_ كما سيأتي \_ فيما أجاز وقف الطعام

<sup>(</sup>١) يُنظر: البيان، العمراني، ٧/ ٢٩٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٣٤. مواهب الجليل، الحطّاب، ٧/ ٦٣١، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢ (مراجع سابقة).

الذين أجازوا وقف النقود، وكلاهما (النقود والطعام) من المنقول الاستهلاكي، ونلاحظ أن المانعين قد وقفوا عند علة الاستهلاك في المنقول، ولم يعدُّوا أن رد المثل يقوم مقام بقاء العين.

فيما توسع المجيزون ليجعلوا من المنقول الاستهلاكي ـ وعن طريق رد ما يقوم مقامه ـ منقولاً استعمالياً (معنى)، وهو المطلوب لجواز الوقف.

ولعل السبب الذي جعل المانعين لا يعدُّون أن رد البدل يقوم مقام العين المستهلكة هو: أن النقود عندهم تتعين بالتعيين ـ كالشافعية والحنابلة ـ، فيما لا تتعين بالتعيين عند المالكية القائلين بالجواز، وقد يُردُّ بأن الحنفية قالوا إن النقود لا تتعين بالتعيين (۱)، ومع ذلك فقد منعوا وقفها، وأن زفر من الحنفية يقول بأن النقود تتعين بالتعيين (1)، ومع ذلك فقد أجاز وقفها، ويلاحظ أن الحنابلة الذين لم يجيزوا وقف النقود لأنها منقول استهلاكي قد أجازوا وقف الماء للحاجة له (1)، ويمكن أن يقال إن الحاجة ماسة اليوم أيضاً لوقف النقود.

وفي الترجيح يظهر لنا أن الانتفاع الدائم من وقف النقود ممكن عقلاً وشرعاً، وذلك كما يلي:

١ ـ إن مسألة بقاء العين أبداً ضرب من المستحيل، فقد أجمع الفقهاء على
 قبول نوع من التوقيت دون أن يسموه مؤقتاً، بل أدخلوه ضمن الوقف المؤبد، وهو

<sup>(</sup>۱) يُنظر: رد المحتار، ابـن عابدين، ٤/ ٢٣، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبـة الزحيلي، ٥/ ٣٣٧٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٢٣٣ وما بعدها، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٣٧٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: كشاف القناع، ٤/ ٢٤٥، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ \_ ١٢ (مرجعان سابقان).

وقف الأشياء الآيلة بحكم طبيعتها إلى الانتهاء، كالكتب، والمنقول المتعارف أو الموقوف تبعاً، مع أن التأبيد لا يدخل على المنقولات.

وفي الحقيقة لا يدخل التأبيد كذلك على العقار والبناء، فالوقف يتعلق بأمة أو بشعب يبقى مدة عمر تلك الأمة أو الشعب، فبقاء العين أمر نسبي لا مطلق<sup>(۱)</sup>، كما أن العقار يمكن أن يخرج عن صلاحيته للانتفاع به، كما لو تلوثت الأرض بمخلفات أو نفايات سامة لم تعد بعدها تصلح للسكن أو الزراعة.

٢ ـ من خلال الصور التي ذكرها أصحاب الفريق الثاني المجيزون ـ وذلك من خلال المضاربة بالنقود ثم التصدق بربحها على الفقراء، أو لاستخدامها في قرض يعطى للفقراء ثم يردون مثلها، وينزل ذلك مقام بقاء عينها(٢) ـ يظهر أنه يمكن الانتفاع بالنقود مع بقاء عينها مجازاً.

٣ ـ المصلحة الشرعية المرجوة من الوقف، وهي الانتفاع بأصل العين مع بقائها دون إتلاف، وهذا متوافر في وقف النقود، وذلك بالتسليف للفقراء وركة البدل، أو بالمضاربة بها والتصدق من الربح على الفقراء أو أية جهة خير أخرى، وحيثما وُجدت المصلحة الشرعية جاز الوقف.

والمصلحة الشرعية: «هي المنفعة التي قصدها الشارع الحكيم لعباده من حفظ دينهم ونفوسهم وعقولهم ونسلهم وأموالهم طبق ترتيب معين فيما بينها»(٣).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر القحف، ص١٠٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٣٤. مواهب الجليل، الحطّاب، ٧/ ٦٣١، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) ضوابط المصلحة في الشريعة الإسلامية، د. محمد سعيد رمضان البوطي (مؤسسة الرسالة، =

# وتُقسم المصالح إلى ثلاثة أنواع:

١ ـ المصلحة المعتبرة: وهي كل مصلحة وافقها نص، ومثالها: كل ما كان
 للإمام أن يتصرف فيه بموجب حق الإمامة، كاتباعه المصلحة في التعزيرات وأنواعها.

٢ ـ المصلحة الملغاة: وهي كل مصلحة عارضها نص أو قياس صحيح،
 فهي مصلحة موهومة؛ لأنها لا تستند إلى أصل تقاس عليه(١).

٣ ـ المصلحة المرسلة: «هي كل منفعة داخلة في مقاصد الشرع دون أن
 يكون لها شاهد بالاعتبار أو الإلغاء»(٢).

أو: «هي الأوصاف التي تلائم تصرفات الشرع ومقاصده، ولكن لم يشهد لها دليل معين من الشرع بالاعتبار أو الإلغاء، ويحصل من ربط الحكم بها جلب مصلحة أو دفع مفسدة عن الناس»(۳).

وبالتأمل في هذه الأنواع، يظهر أن وقف المنقول الاستهلاكي (كالنقود) هو من المصالح المرسلة؛ حيث لم يرد نص باعتباره ولا بإلغائه، وبما أنه يحقق منافع ومصالح عديدة اليوم، فالواجب القول بجوازه.

ومن المصارف التي يمكن أن يُصرف فيها الربح \_ وهي تحقق مصلحة عامة \_ ما ذكره ابن تيمية (١٤) في «فتاواه»: من جواز وقف النقود على فكاك الأسرى من

<sup>=</sup> بيروت، ط٤، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م)، ص٢٣.

<sup>(</sup>١) يُنظر: ضوابط المصلحة، د. سعيد البوطي، ص٣٣٠\_٣٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية: أحمد بن عبد الحليم، ابن تيمية، الحرَّاني، الدمشقي، الحنبلي، شيخ الإسلام، =

المسلمين، أو تكفين الموتى.

جاء في «الفتاوى الكبرى»: «مسألة: في مال موقوف على فكاك الأسرى: وإذا استُدين مال في ذمم الأسرى بخلاصهم لا يجدون وفاءه، هل يجوز صرفه من الوقف؟ وكذلك لو استدان ولي فكاكهم بأمر ناظر الوقف أو غيره؟.

الجواب: نعم يجوز ذلك، بل هو الطريق في خلاص الأسرى بدلاً من إعطاء المال ابتداءً لمن يَفْتكُّهم بعينهم؛ فإن ذلك يخاف عليه، وقد يُصرف في غير المال ابتداءً لمن يَفْتكُّهم مصروف في الفكاك قطعاً، ولا فرق بين أن يُصرف عين المال في جهة الاستحقاق أو يُصرف ما استُدين، كما كان النبي تارة يصرف مال الزكاة إلى أهل السُّهمان، وتارة يستدين لأهل السُّهمان ثم يصرف الزكاة لأهل الدَّين، فعُلم أن الصرف وفاءً كالصرف أداءً، والله أعلم»(۱).

«مسألة: في وقف على تكفين الموتى يُقبض ربعه كل سنة على الشرط، هل يُتصدق به؟ وهل يُعطى منه أقارب الواقف الفقراء؟.

الجواب: إذا فاض الوقف عن الأكفان صُرف الفاضل في مصالح المسلمين، وإذا كان أقاربه محاويج فهم أحق من غيرهم، والله أعلم»(٢).

الفقيه الأصولي المفسر، ولد سنة ٦٦١ه، وأتقن العلوم، وصار من كبار الحنابلة، من
 كتبه: فتاوى ابن تيمية، والسياسة الشرعية، ونظرية العقد وغيرها.

يُنظر: (البدر الطالع، الشوكاني، ١/ ٦٣ (مرجع سابق)، والفتح المبين في طبقات الأصوليين، عبدالله مصطفى المراغي، ط٢، بيروت، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م)، ٢/ ١٣.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٥٣ (الفتاوى الكبرى، تقي الدين ابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، د. طـد. ت).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٥٤ (مرجع سابق).

وكذلك فقد ذكر ابن عابدين(١) صورةً لجواز وقف المال على الذرية(٢) لأنها تحقق مصلحة.

ا - الواقع الذي نعيشه والمتعامَل فيه بوقف النقود، وفتاوى الفقهاء المعاصرين بتجويز عدة صور لوقف النقود، ولعلَّ في إيراد هذه الصور ما يحسم الخلاف والنقاش حول إمكانية وقف النقود مع بقاء عينها، أو ما يقوم مقام بقاء عينها رغم الانتفاع بها، ويحسن إيراد بعض هذه الصور للتوضيح:

أ ـ وقف النقود في محافظ استثمارية: وهي تقوم على فكرة المضاربة نفسها، أو فكرة إجارة المدير، وهي ما تحدَّث عنه الفقهاء: حيث تكون النقود موقوفة عند الهيئة أو المؤسسة التي تستعملها مضاربة، أو عند المؤسسة التي تديرها إجارة، وما ينشأ عنها من أرباح توزع على جهات البر المقصودة بالوقف، وله ثلاث صور:

أولها: أن تستقبل هيئة ما الصدقات النقدية لتمويـل إنشاء مشروع وقفي، تُصرف أرباحه على أغراض وقفية كدور الأيتام.

وثانيها: أن يختار الواقف الجهة التي ستستثمر النقود كالبنوك الإسلامية، ويكون لها الحق في استغلالها وصرفها في مصارف البر.

ثالثها: وهي مشهورة كثيراً، تكون على شكل لجان جمع تبرعات لبناء وقف خيري كالاحتياج إلى بناء المساجد، أما الصورة المتطورة لهذه الصورة، فهي ما أسمته الأوقاف في السودان بـ (مشروعات وقفية)، وفي الكويت: (صناديق وقفية)، بحيث يقوم المشروع أو الصندوق باستدراج التبرعات الوقفية لمشروع

<sup>(</sup>١) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) تنقيح الفتاوي الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١٢٠ (مرجع سابق).

معين، وما يتحصل من الربح يُستعمل في بناء الوقف الذي يتمثل به غرض المشروع أو الصندوق.

ب ـ صور في وقف الإيراد النقدي: من صور وقف النقود: وقف إيراد نقدي دون وقف أصله، وذلك من خلال وقف إيراد عين معمرة لفترة زمنية، أو وقف حصة محسوبة بنسبة متوية من الإيرادات لهيئة أو مؤسسة استثمارية قائمة، والحقيقة أن حساب احتياطي مخاطر الاستثمار في البنوك الإسلامية هو قريب جداً من هذا النوع من الوقف.

وقد ترد على هذه الحالة مسألة الوصية بالإيراد أو الغلة أو الربح وقفاً، وهي مسألة جديرة بالنظر الفقهي؛ إذ لا خلاف بحق المتبرع المحسن بتجاوز الثلث فيما ينشأ من وقف على شكل إيرادات دورية كل عام خلال حياته؛ لأنه بذلك محسن متصدق يتصرف بملكه، وهو مسلَّط عليه شرعاً، ولا بأس أن يكون ذلك في حدود الثلث بعد موت الواقف.

ت \_ وقف احتياطي شركات المساهمة: من أشكال تدخل القوانين في شركات المساهمة إلزامها بتكوين احتياطي عام إجباري، عن طريق حجز جزء من أرباحها سنوياً لتغذية هذا الاحتياطي الإلزامي أو القانوني، وهدفه تقوية مركزها المالي تجاه دائنيها، خاصةً في القدرة على وفاء التزامها.

وقد أقره مجمع الفقه الإسلامي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي في دورت السابعة المنعقدة بجدة (٧ ـ ١١/١٢/ ١٤١هـ) (٩ ـ ١٤ مايو ١٩٩٢م) مما نصُّه:

«لا مانع شرعاً من إنشاء شركة مساهمة ذات مسؤولية محدودة برأسمالها؛ لأن ذلك معلوم للمتعاملين مع الشركة، وبحصول العلم ينتفي الغرر عمن يتعامل

مع الشركة» (القرار رقم ٦٥/ ١/ ٧) ومفهوم المؤسسة يشبه مفهوم الوقف، فالمؤسسة أموال مرصودة لأغراض معينة، لا تتأثر بحياة مالكيها.

ث \_ وقف عمل استثماري بأكمله: وهو وقف مختلط من النقود والأعيان، ويمكن تصوره من خلال وقف مؤسسة بكل ما لَها من أموال وما عليها من التزامات، وغالباً ما يكون من خلال الوصية لوجه من وجوه البر العامة، أو لصالح ذرية الواقف أو ورثته أو بعضهم.

ج ـ وقف مجموع أملاك الواقف: وقد يشمل معملاً، أو أعمالاً استثمارية، وذلك بتحويل أملاكه إلى وقف خيري عام موجود، ويمكن أن يكون مؤبداً أو مؤقتاً (١).

ح - ونلاحظ في زماننا ازدياد جمعيات تحفيظ القرآن الكريم، والتي بدورها تحتاج إلى تمويل مستمر منتظم، لا إلى تبرعات المحسنين المؤقتة؛ لأن عدم انتظامها قد يشل حركة تلك الجمعية، ولذا فقد اتجهت بعض جمعيات تحفيظ القرآن الكريم في المملكة العربية السعودية إلى فكرة إنشاء (الأوقاف المشتركة) لضمان الاستقرار في تمويل الجمعية مما حقق هدفين:

الأول: إعطاء الفرصة للواقفين ذوي الدخل المحدود للمشاركة ولو بمبلغ قليل يتفق مع إمكانياتهم، ورُبَّ درهم سَبَقَ ألف درهم.

الثاني: حلُّ إشكالية الولاية على الوقف، عن طريق تولي الجمعية له بما يكفل للواقف عدم التخوف من سوء تصرف المتولى.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الإسلامي: تطوره ـ إدارته ـ تنميته، د. منذر القحف استفادة وتلخيص للصور الجديدة لوقف النقود من ص١٩٢ إلى ص٢٠٢ (مرجع سابق).

وهذه الأوقاف النقدية المشتركة تقبل التطوير بشراء أصلٍ منتجٍ ؛ كمعمل أو آلة يؤخذ ربعها للجمعيات التي تقوم على تحفيظ القرآن مثلاً (١) أو أي جهة أخرى .

خ \_ إن وقف النقود كان له الأثر البالغ في الرعاية الاجتماعية في ميادين مختلفة، شملت نواح عديدة لم تكن في الحسبان عن طريق:

ـ وقف تزويج الفقيرات(٢).

\_ وقف تعريس المكفوفين: وهو وقف كان في مدينة فاس بالمغرب، كانت هناك دار ترعى تزويج المكفوفين (٣).

- وقف وفاء الديون<sup>(٤)</sup>.

وقف النقود لغسل الجنابة: حيث توجد نقود في مكان عمومي بقرب جامع الزيتونة، ومن أصبح على جنابة وهو عاجز عن دخول الحمام فيمكن له أن يذهب إلى النقود الموقوفة ليأخذ منها، فيشتري الماء ليأخذ منه ويستحم (٥)، أو يدخل

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوقف الخيري بين الأمس واليوم، الحصين، ص $^0$  -  $^\vee$  (الوقف الخيري بين الأمس واليوم، صالح الحصين، الرئيس العام لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي، د. ط - د. ت).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: رحلة ابن بطوطة، ابن بطوطة، ص١٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أثر الوقف في الجانب التوجيهي للمجتمعات، السدلان، ص٣٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الأوقاف والحياة الاجتماعية في مصر، أمين، ص١٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الدور الاقتصادي للوقف في المنظور الإسلامي، د. قحف، ص٤٣١ (الدور الاقتصادي للوقف في المنظور الإسلامي، ندوة السياسة الاقتصادية في إطار النظام الإسلامي، د. منذر القحف (١٤ ـ ٢٠ مايو ١٩٩١، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب، جدة، ط١، ١٩٩٧م، تحرير منذر القحف).

حماماً بأجر يدفعه ليزيل الجنابة.

## الفرع الرابع ـ ضوابط في وقف النقود:

يُستحسن هنا أن نورد بعض الضوابط التي يمكن أن تخدم عملية وقف النقود حتى تكون سليمة من المحظورات الشرعية، ومن هذه الضوابط:

١ على القائمين على إدارة أموال الوقف وجمعها من الواقفين: التأكد من سلامتها من الناحية التقنية، بأن تكون سليمة غير مزوَّرة، حتى لا يتسبب ذلك في خلق إشكالات تسيء للمؤسسات الوقفية، وربما يتسبب في إفلاسها.

وقد ورد في «حاشية الدسوقي» إلماح إلى هذا المعنى، حين أورد ذكر بلدة فاس على أنها كانت تضم في مكان منها مبلغاً من الذهب موقوفاً للسلف، كانوا حين يردُّونها، يردُّونها نحاساً، فأدى ذلك إلى فناء الوقف وانتهائه.

جاء في «حاشية المدسوقي»(١): «وفي حاشية السيد البليدي: أنه كان في قيسارية فاس ألف أوقية من المذهب موقوفة للسلف، فكانوا يردُّونها نحاساً فاضمحلَّت»(٢).

Y - V نرى مانعاً شرعياً من أن تؤخذ تذكرة من الشخص المستدين من مال الوقف؛ الوقف، كجواز سفر، تكون بمثابة ضمان الإعادة المبلغ المستقرض من مال الوقف؛ ضماناً لسلامة مال الوقف وعدم فنائه، وهذا الأمر ينطبق على من يأخذ المال للمضاربة أيضاً، وقد ورد في «حاشية ابن عابدين» ما يشير إلى هذا المعنى حين تحدث عن منع أخذ الرهن بمعناه الشرعي من عقار أو عروض حين استعارة الكتب

<sup>(</sup>١) الدسوقي: من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

الموقوفة، وجواز أخذ الرهن بمعناه اللغوي كجواز السفر.

قال ابن عابدين (۱): "وقف كتب وشرط الواقف أن لا تعار إلا برهن . . . والذي أقول في هذا إن الرهن لا يصح بها؛ لأنها غير مضمونة في يـد الموقوف عليه، ولا يقال لها عارية أيضاً، بل الآخذ لها إن كان من أهـل الوقف استحق الانتفاع ويده عليها يد أمانة، فشرط أخذ الرهن عليها فاسد، وإن أعطى كان رهناً فاسداً، ويكون في يد خازن الكتب أمانة، هذا إن أريد الرهن الشرعي.

وإن أريد مدلوله لغة، وأن يكون تذكرة، فيصح الشرط؛ لأنه غرض صحيح، وإذا لم يُعلم مراد الواقف فالأقرب الحمل على اللغوي تصحيحاً لكلامه.

وفي بعض الأوقاف يقول: لا تخرج إلا بتذكرة، فيصح، ويكون المقصود: أن تجويز الواقف الانتفاع مشروط بذلك. . . وعلى كل فلا تثبت له أحكام الرهن ولا بيعه ولا بدل الكتاب الموقوف بتلفه إن لم يفرّط (٢).

كما لا نرى مانعاً شرعياً من أخذ الضمان المالي من الشخص المستدين من مال الوقف بهدف حماية المال الموقوف - حتى وإن كانت يد الموقوف عليه على مال الوقف يد أمانة - وذلك وفق أحد المخارج الشرعية التالية:

أ ـ نُسلِّم بأن يد الموقوف عليه على المال الموقوف يد أمانة، فلا يصح أخذ الرهن منه، غير أن المستدين من مال الوقف يُعد مقترضاً لهذا المال، فهو من جهة موقوف عليه ومن جهة أخرى مقترض، ويجوز أخذ الرهن من المقترض باتفاق الفقهاء؛ لأن يده يد ضمان(٣).

<sup>(</sup>١) ابن عابدين: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٦/ ٩٦، بداية المجتهد، ابن رشد، ١/ ٢٧٠.

ب- لا خلاف بين الفقهاء أن المستعير يضمن عند التعدي، كأن يخالف قيود المعير (۱)، وعلى ذلك يمكن أخذ الرهن منه عند إمكانية حصول التعدي في المستقبل؛ لأنه حينها يصبح ضامناً كمن يقترض مالاً، وذلك وفق ما يُسمى عند الفقهاء: «الرهن بالدين الموعود»، الذي أجازه الحنفية والمالكية (۱)؛ حيث إن إمكانية حصول تعدي الموقوف عليه على مال الوقف مستقبلاً هي ذاتها إمكانية حصوله بوصفه مقترضاً على دين في المستقبل، بجامع أن يده في كلا الحالين هي يد ضمان، فهو قد يتعدى على الوقف فيضمن، وقد يحصل على قرض فيضمن أيضاً.

وهذا الضمان يأخذا أشكالاً أخرى للحفاظ على المال: منها التشديد في الحفاظ على المال، وتقليل المخاطر حين إعطائه لمن يضارب به، وذهب البعض

<sup>=</sup> مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ١٢٦، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٣١١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٦/ ١٣٦، الشرح الكبير، الدردير، ٣/ ٢٣٩. نهاية المحتاج، الرملي، ٣/ ٢٦٩، المغني، ابن قدامة، ٤/ ٣٤٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) الرهن بالدين الموعود: أي أخذ الرهن بدين لم يثبت بعد، أو بما سيُقرضه المرتهن للراهن، أجازه الحنفية والمالكية استحساناً لحاجة الناس إليه، يُنظر: (الدر المختار، الحصكفي، ٥/ ٣٥١، بدائع الصنائع، الكاساني، ٣/ ١٤٣، الشرح الكبير، الدردير على حاشية الدسوقي، ٣/ ٢٤٥، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٦/ ٢٢٦٤) (مراجع سابقة)، ولم يُجزه الشافعية والحنابلة لأنه لم يثبت بعد، ولأن الدين لا وجود له عند عقد الرهن حتى يكون واجب التسليم، والرهن شُرع عند ثبوت الدين لا عند الوعد به. يُنظر: (نهاية المحتاج، الرملي، ٣/ ٢٦٤، المهذب، الشيرازي، ١/ ٣٠٥، المغني، ابن قدامة، ع/ ٣٢٨، كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٣١١، الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٢/ ٢٢٢) (مراجع سابقة). وعلى هذا يُحمل إبطالهم وقف كتاب مع اشتراط عدم خروجه أو إعارته إلا برهن. يُنظر: (حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٥٩) (مرجع سابق).

إلى جواز أخذ فائدة مضمونة للحفاظ على المال الموقوف وعدم التفريط به (۱)، لكن لا عن طريق الربا، بل ما يُسمى: «المعاملة».

١ \_ على القائمين على استلام وصرف النقود الموقوفة التأكد من سلامة مصدرها، بأن تكون من مال حلال يباح الانتفاع به، لا أن تكون ثمناً لمواد محرمة وممنوعة كالمخدرات والخمور، ولا بأن يكون من الأموال الربوية المتروكة.

وقد أفتى أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي (٢) بعدم جواز وقف الأموال الربوية المتروكة (٣) المتحصلة من فوائد المصارف الربوية والقروض الربوية، وعمدته في ذلك أن الوقف قربة في الإسلام، يُقصد منه الثواب للواقف والنفع للموقوف عليه، وما دام الموقوف لا يباح الانتفاع به شرعاً لحرمته، فلا يتحقق النفع ولا المثوبة، وبما أن الربا حرام بإجماع المسلمين لقوله تعالى: ﴿وَأَحَلُ اللهُ الْهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الربولة : (وَاَحَلُ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الربولة : (٢٧٥)، فلا يجوز وقفه .

والمستند النقلي لما ذهب إليه الحديث الصحيح: «إن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً»(٤) وهو داخل تحت الكسب الخبيث الذي لا يُقبل الإنفاق منه لقوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) ورد في تحقيق الدكتور رفيق يونس المصري لوثيقة الإمام السبكي «المعاملة»: أجاز بعض علماء المسلمين استثمار مال بفئة مضمونة، وإن كان ذلك بطريقة غير مباشرة بحيلة سموها «المعاملة»، ومنهم السبكي. يُنظر: (الأوقاف فقها واقتصاداً، المصري، ص٧١- ٧٩)، (الأوقاف فقها واقتصاداً، رفيق يونس المصري، دار المكتبي، دمشق، ط١، ١٩٩٩م).

<sup>(</sup>٢) د. وهبة الزحيلي: من علماء دمشق المعاصرين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. وهبة الزحيلي، ص١٩ - ١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، عن أبي هريرة=

﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، وقال تعالى: ﴿ قُل لَا يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيْبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ ﴾ [المائدة: ١٠٠].

وقد صرَّح العلماء قديماً بعدم الثواب على التصدق بالمال الحرام إن عُلم صاحبه(١).

ومستَحِلُّ ذلك يكفر؛ لأنه مستحلُّ لمعصية (٢).

غير أنه بالنظر إلى مصلحة الفقراء، وتحقيقاً للتنمية الاجتماعية والاقتصادية، نرى جواز وقف الأموال المتحصلة فوائد من بنوك دولة أجنبية لا على جهة الثواب، بل على سبيل التخلص من المحرَّم.

يقوي ذلك قول أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي: «لو كان المال مودعاً في بنوك دولة أجنبية، وسُجلت له نظامياً فوائد، فلا مانع من أخذ هذا المال وصرفه في مصالح عامة في ديار المسلمين؛ كتعبيد الطرق، وبناء المدارس، والمشافي، ولا تُترك للأجانب يتقوون بها علينا، أو تُبنى بها الكنائس، وهذا من قبيل: (اختيار أهون الشرين)، و(الأخذ بأخف الضررين)»(٣).

٢ ـ كما أن على المشرفين على إدارة وقف النقود التأكد من كون النقود قد
 دُفعت للوقف لا للزكاة، فلا يجوز لهم جمع أموال الزكاة وتنميتها في الوقف؛ لأن

<sup>=</sup> برقم (١٠١٥) (صحيح مسلم، ٢/ ٧٠٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: جامع العلوم والحكم، ابن رجب، ١/ ١٨٤ ـ ١٨٦ (جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي، دار الخير بدمشق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٢/ ٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٧٤٦\_٣٧٤٧ (مرجع سابق).

الوقف يختلف عن الزكاة بفوارق أوضحها أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي(١)، وكان ذلك ضمن فتاوى وتوصيات الندوة الثالثة لقضايا الزكاة المعاصرة والمنعقدة بالكويت عام ١٤١٣ه/ ١٩٩٢م، والتي تفيد بمفهومها عدم جواز ذلك.

واستدل على ذلك بأن مال الزكاة له مصارف ثمانية محددة في القرآن بقول الله سبحانه: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِللَّهُ عَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ ﴾[التوبة: ٢٠]، ويُشترط فيها التمليك للمستحقين، والتمليك: إعطاء وتسليم لذات المال ورقبته، يُقصد به إطفاء حاجة المساكين والفقراء ونحوهم وإغناؤهم في الحال، أما الوقف ففيه تجميد لهذه الذات أو الرقبة، ولا يتملكه الموقوف عليه، وإنما يكون له الحق في غلاَته أو منافعه.

ولهذا الاختلاف بين الوقف والزكاة فلا يجوز أخذ أحدهما لصرفه في الآخر منهما(٢).

ولا يفوتنا قبل أن نختم هذا البحث أن نشير إلى أن منتدى قضايا الوقف الثالث والمنعقد في الكويت بتاريخ الثلاثاء ١٤ ربيع الثاني ١٤٨ه، أوصى في توصياته بجواز وقف النقود، ويكون الانتفاع بها بإقراضها أو بجعلها رأس مال للمضاربة مع أفراد أو محافظ استثمارية، ويكون ربعها للصرف في الوجهة المحددة من الواقف(٣).

وبعد كـل هذا قد يتساءل البعض: مـا جدوى تصحيح القول بجـواز وقف

<sup>(</sup>١) د. وهبة الزحيلي: من علماء دمشق (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. وهبة الزحيلي، ص٢٠ ـ ٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) المنتدى الوقفي الثالث عشر، المنعقد في الكويت في ١٣ ربيع الثاني ١٤٢٨ه، عن جريدة القبس الكويتية تاريخ ٢٠٠٧/٥١.

النقود، ألا يمكن أن تكون في يد المتولي على الوقف يتصرف فيها بمصارف الزكاة إذا لم يصح وقفها؟ .

الجواب: إن المال الموقوف إذا كان أوراقاً نقدية، فعند من لم يقل بجواز وقف يبقى المال على ملك صاحبه، وينشأ عن ذلك أن عليه أن يدفع زكاة هذا المال، وأنه إذا مات فإن هذا المال الموقوف يكون لورثته من بعده، لا للموقوف عليهم، وقد أكّد الحنابلة هذا المعنى فكانت عبارتهم: «وما لا يُنتفع به إلا بالإتلاف لا يصح فيه ذلك، فيزكي النّقد ربّه لبقائه في ملكه»(١).

وفي الختام: نرى أن المتأمل في كلام الفقهاء وتعليلاتهم يُدرك أن أغلب المانعين لم يتطرقوا لمسألة الجواز التي قال بها المجيزون، والتي فيها يتم الانتفاع من النقود مع بقاء عينها أو ما يقوم مقام بقاء عينها، لذلك منعوه.

ويمكن الجمع بين القولين بـأن نرجح صحة وقف النقود إذا تعـامل الناس بذلك، وجرى العرف به ـ كما في زماننا ـ، وذلك يلبي المصلحة الشرعية.

وللتدليل على أن العرف جار بوقف النقود: سنستعرض موجزاً لتطور وقف النقود في العهد العثماني: حيث برز وقف مبالغ نقدية بفوائد محددة للتجار وأصحاب الحِرف، تُصرف الفوائد لتغطية نفقات ومشاريع خيرية، بما يؤمِّن مصدراً دائماً للإنفاق.

ولعل أول وقف من هذا النوع برز في أدرنة، العاصمة الأوربية للدولة العثمانية حينذاك سنة ١٤٢٣م، وكان الواقف مصلح الدين(٢)، والمبلغ عشرة آلاف أقجة،

<sup>(</sup>۱) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥، وكذلك يُنظر: شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) مصلح الدين: مصلح الدين الأماسي: موسى بن موسى الأماسي، المنعوت بمصلح الدين، =

والدخل العائد ينفَق على ثلاثة قراء للقرآن الكريم(١)، بالرغم من أن البعض يشير إلى وقف في العصر المملوكي يتناول الدراهم(٢) والدنانير، غير أنا لا نجد مثالاً له.

ثم تطور هذا الوقف مع فتح القسطنطينية ١٤٥٣م، وانتقل إلى استانبول بعد أدرنة، وهناك انقسم الفقهاء إلى قسمين، بين مجيز لهذا النوع من الوقف وبين رافض له (٣)، واكتسب هذا الوقف قوة في نهاية القرن السادس عشر والسابع عشر كما في البلاد العربية (٤)، فقد ورد في «الدر المختار» لمفتي الحنيفة بدمشق علاء الدين الحصكفي (٥) (توفي ١٠٨٨هـ ١٦٧٧م):

فقيه حنفي، تركي مستعرب من أهل «أماسية»، كان فيها قيم كتب، اشتهر بلقب «حافظ الكتب»، وقام برحلة إلى بلاد العرب والعجم، صنف: «مخزن الفقه» بالعربية، توفي ٩٣٦هـ. يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٧/ ٣٢٩) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) يُنظر: دور الوقف في المجتمعات الإسلامية، الأرناؤوط، ص١٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يشير الدكتور محمد أمين إلى الخلاف بين الفقهاء حول وقف النقود، ولكن لا يذكر لهذا الوقف مثالاً في العصر المملوكي، يُنظر (الأوقاف والحياة الاجتماعية في مصر ٦٤٨ ـ ٩٢٣هـ، ١٢٥٠ ـ ١٢٥١م) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) من مؤلفات أبي السعود الموجودة في القاهرة «رسالة في جواز وقف الدراهم والنقود، دار الكتب المصرية رقم (٨٧) مجاميع» ويوجد نسخة من مخطوطة «السيف الصارم في عدم جواز وقف النقود والدراهم مكتبة البلدية بالإسكندرية مرقم (٣٠١٧)». يُنظر: الأوقاف والحياة الاجتماعية في مصر، أمين ٣٩٦ مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: دور الوقف في المجتمعات الإسلامية، أرناؤوط، ص١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الحصكفي: محمد بن علي بن محمد الحصني، المعروف بعلاء الدين الحصكفي، مفتي الحنفية بدمشق، الفقيه الحنفي، المفسر، وُلد بدمشق سنة ١٠٢٥هم، وقرأ على والده، ثم رحل إلى القدس والمدينة، وعاد إلى دمشق وتوفى فيها سنة ١٠٨٨هم، من كتبه: الـدر =

«أن الفرمانات السلطانية قد صدرت للقضاة بإجازة الوقف النقدي استناداً إلى ما ورد في معروضات شيخ الإسلام أبي السعود(١)»(٢).

\* \* \*

\* المطلب الشاني \_ وقف نماذج من المنقولات التي قد يُنتفع بها باستهلاكها (الطعام والشراب \_ الماء \_ الشمع \_ المزروعات \_ الأشجار):

## الفرع الأول ـ وقف الطعام :

يعدُّ إطعام الطعام من أفضل القُرُباتِ عند الله سبحانه، فقد مَـدَحَ من يقوم بذلك وأثنى عليهم (٣)، وجَعَلَ الإطعام من أهم خصال الكفارات(٤)، وكذلك فإن

= المختار في فقه الحنفية، والدر المنتقى، وشرح قطر الندى. يُنظر: (الفتح المبين، المراغي، ٣/ ١٠٣، الأعلام، الزركـلي، ٧/ ١٨٨) (مرجعـان سابقان).

(۱) أبو السعود: محمد بن حمد بن مصطفى بن عماد، الفقيه الحنفي، المفسر، الأديب، المفتي، من علماء الترك المستعربين، وُلد بأسكليب، قرب القسطنطينية، سنة ٨٩٨ه، درس الفقه والأصول، سُمي خطيب المفسرين، تولى القضاء ثم الإفتاء بالقسطنطينية، من كتبه: إرشاد العقل السليم، المشهور بتفسير أبى السعود.

يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص٨١، شذرات الذهب، ابن العماد، ٨/ ٣٩٨) (مرجعان سابقان).

- (٢) رد المحتار على الدر المختار، ٤/ ٣٦٤ (مرجع سابق).
- (٣) قال الله سبحانه وتعالى مادحاً لهم في سورة الإنسان: ﴿ إِنَّا نُطُعِمُ كُوْ لِوَجْدِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنكُو جَرَّلَهُ وَلَا شَانَ اللَّهِ سَبَحًا شَكُورًا ۞ إِنَّا نَظَوْمُ وَسُرُورًا ۞ وَجَرَعْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّهُمْ نَظْمَةً وَسُرُورًا ۞ وَجَرَعْهُم بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِمًا ﴾ [الإنسان: ٩ ١٢].
- (٤) قال تعالى في كفارة اليمين حين الحنث: ﴿ فَكُفَّارَ ثُهُ وَ إِلْمَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ =

النبي ﷺ حتَّ على الإطعام، وعدَّه من الأخلاق التي جاء بها الإسلام وأَمَرَ بها(١).

وفي هذه الفقرة نبحث مذاهب الفقهاء في وقف الطعام بوصفه وسيلة من وسائل البرر والخير:

مذاهب الفقهاء: اختلف الفقهاء في حكم وقف الطعام على فريقين:

أولاً: المانعون: ذهب جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة والشيعة الإمامية والزيدية إلى عدم صحة وقف الطعام والشراب<sup>(۲)</sup>، والعلة في ذلك أن طريقة الانتفاع بهما لا تكون إلا باستهلاكهما، لذا فهما لا يحققان شرط الموقوف من دوام الانتفاع به، وتحبيس الأصل وتسبيل الثمرة<sup>(۲)</sup>.

واستدلوا على ما ذهبوا إليه بما يلي:

مَا تُطْمِعُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩]، وقال عن كفارة الظهار: ﴿ فَمَن لَرَّ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ
 مشكناً ﴾ [المجادلة: ٤].

<sup>(</sup>١) عن عبدالله بن عمرو بن العاص ﷺ أن رجلاً سأل رسول الله ﷺ: أي الإسلام خير؟ قال: تُطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف. (متفق عليه).

أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب إطعام الطعام من الإسلام، برقم (٥٨٨٢)، ١/ ١٣ (مرجع سابق).

ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب تفاضل الإسلام وأي أموره أفضل برقم (٣٩)، ١/ ٦٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧. الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥. التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥.
 المهذب، الشيرازي، ٣/ ٢٧٢، الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

١ - مقصود الوقف هو الدوام والاستمرار، والطعام لا يفيد إلا باستهلاكه،
 وهو ذو نفع لا يُستأجَرُ له، فحصول النفع منه لا يتم باستئجاره؛ لأن النفع يحتاج
 إلى إتلاف العين واستهلاكها.

٢ ـ الوقف إنما شُرع ليكون صدقة جارية، ولا يكون كذلك إلا إن حصل
 الانتفاع بالعين مع بقائها، وهو غير ممكن في الطعام.

٣ ـ لا يمكن حبس أصله لسرعة فساده، والوقف يحتاج إلى تحبيس الأصل وتسبيل الثمر، وحتى لو حُبس أصله فلا فائدة منه(١).

ونقتطف بعض النقول التي تؤكد ما خلصنا إليه من جمع المانعين في فريق

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، حاشية البجيرمي على المنهاج، ٣/ ٢٠٥.

الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤.

البيان، العمراني، ٨/ ٦٦ \_ ٦٢، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١.

روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، المجموع، النووي، ٦/ ٢٤٧.

نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، المغنى، ابن قدامة، ٧/ ٦١٨.

شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥.

مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٠، المعتمد في فقه الإمام أحمد، بلطة جي، ٢/٨ (مراجع سابقة).

والمقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (المقنع، شرح مختصر الخرقي، الحسن بن عبدالله بن البنا ٢٩٦ ـ ١٤١٥هـ ٢٩٦ هـ ٢٩٦ هـ ١٩٩٤م).

فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مرجعان سابقان).

واحد وسرد أدلتهم.

جاء في «البناية»: «وأما وقف ما لا يُنتفع به إلا بالإتلاف؛ كالذهب والفضة، والمأكول والمشروب، فغير جائز في قول عامة الفقهاء وأهل العلم إلا ما حُكِيَ عن مالك...»(١).

وجاء في «مغني المحتاج»: «لا يصح مطعوم وريحان، لا يصح وقفهما ولا ما في معناهما؛ لأن منفعة المطعوم في استهلاكه...»(٢).

وقال الشيرازي<sup>(٣)</sup>: «وأما ما لا يُنتفع به على الدوام كالطعام وما يُشَمُّ من الريحان، فلا يجوز وقفه؛ لأنه لا يمكن الانتفاع به على الدوام<sup>(3)</sup>.

قال ابن قدامة (٥): «ولا يصح وقف ما لا يُنتفع به مع بقاء عينه، كالأثمان والمأكول والمشروب والشمع؛ لأنه لا يحصل تسبيل ثمرته مع بقائه» (١).

ثانياً: المجيزون: ذهب زفر من الحنفية(٧)، وهو مقتضى ما ذهب إليه محمد

<sup>(</sup>١) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مغنى المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الشيرازي: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) المهذب، الشيرازي، ٣/ ٢٧٢ (مرجع سابق).

وفي حاشية إعانة الطالبين: «واحترز عما يفيد لكن باستهلاكه كالمطعومات. . . لكون الوقف شُرع ليكون صدقة جارية، ولا يكون كذلك إلا إن حصل الانتفاع بالعين مع بقائها الماشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) ابن قدامة: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٧) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

إذا جرى العرف بذلك(١)، والمالكية(٢) إلى صحة وقف الطعام والشراب.

أما زفر (٣): من الحنفية، فقد وَجَدَ لوقف الطعام والشراب طريقة يدوم فيها الموقوف، ويحصل منه نفع، وبذا يخرج عن علة المنع التي ذكرها الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة ومن معهم.

والطريقة هي: إما أن يُباع الطعام أو الشراب ويُدفع ثمنه مضاربة أو بضاعة، ثم يعاد قدر الثمن المدفوع للفقراء، وإما أن يُدفع للفقراء مقدارٌ من الموقوف \_ إذا كان الموقوف نوع من أنواع الحبوب التي تُزرع كالحنطة \_ ثم يؤخذ منهم بعد إنتاج المحصول مقدار ما دُفع لهم، وقد ذَكر زُفَر أن هذا النوع من الوقف متعارف في بلاد الريّ وناحية نهاوند(1).

وأما المالكية: فأجازوا وقف الطعام ليُسلَف لمن يحتاج إليه، ثم يعيد مثله بعد مدة (٥)، قدَّرها بعضهم بعام (١).

<sup>(</sup>١) بناءً على قوله بجواز وقف المنقول الذي جرى عرف بوقفه، فإذا جرى العرف بوقف النقود أو الطعام أو الشراب فإنها تدخل تحت قول محمد المفتى به عند الحنفية.

يُنظر: (رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) زفر: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩، درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢، مواهب الجليل، الحطاب، ٧/ ٦٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٢ (مرجع سابق).

وهذا هو المعتمد عند المالكية، وهو مذهب المدونة (١)، وإن كان قد ورد عن بعضهم قول بعدم الجواز (٢)، وأقوال أخرى بالتردد بين الجواز وعدمه أو الكراهة (٣)، إلا أن من منعه منهم فَسَّر ذلك بأن منفعة الطعام في استهلاكه، والوقف مبني على التأبيد وبقاء العين (١)، وهذا يدلُّ على أنه لم يراع ناحية السَلَف التي ذكرها المجيزون وسيلة لبقاء العين، وإلا فإن المجيزين منهم أيضاً من لا يجيزون وقف ذات الطعام دون سلف أو بيع؛ لأنه يفسد، وفي هذا إضاعة للمال وهو غير جائز.

ولذا فالقول بكراهة وقف الطعام عند المالكية قول ضعيف<sup>(٥)</sup>، وأضعف منه القول بمنعه<sup>(١)</sup>.

ولنتابع بعض النقول الفقهية التي تؤكد ما ذهب إليه أصحاب الفريق الثاني

<sup>(</sup>۱) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٢٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥ (مرجع سابق). وجامع الأمهات، ابن الحاجب، ص٤٤٨ (جامع الأمهات، جمال الدين ابن الحاجب المالكي (٥٧٠ ـ ٦٤٦هـ) تحقيق: الأخضر الأخضري، اليمامة، دمشق وبيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٤٩٩م).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٢، منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢، شرح مختصر خليل، الخرشي، ٧/ ٨٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، الشرح الكبير الدردير، ٤/ ١٢٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يقول بالكراهة (ابن رشد)، ويقول بالمنع (ابن شاس). يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق) ولتضعيف القولين يُنظر: (مواهب الجليل، الحطّاب، ٧/ ٦٣١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

# (المجيزون لوقف الطعام والشراب):

جاء في «البحر الرائق»: «وعن الأنصاري ـ وكان من أصحاب زفر ـ ، فيمن وقف الدراهم أو الدنانير أو الطعام أو ما يكال أو يوزن أيجوز؟ قال: نعم، قيل: وكيف؟ قال: ما يكال أو يوزن يباع ويُدفع ثمنه مضاربة أو بضاعة، قال: فعلى هذا القياس إذا وقف هذا الكُرَّ من الحنطة على شرط أن يُقرَضَ للفقراء الذين لا بذر لهم ليزرعوه لأنفسهم، ثم يُؤخَذُ منهم بعد الإدراك قدر القرض، ثم يُقرَض لغيرهم من الفقراء أبداً على هذا السبيل، يجب أن يكون جائزاً، قال: ومثل هذا كثير في الريً وناحية نهاوند»(۱).

وقال الحطَّاب (٢): «وفي وقف كطعام تردد ـ أي: بالكاف ـ لتدخل المثليات، ويشير بالتردد لما ذكره في «الجواهر» من منع وقف الطعام إن حُمل على ظاهره، وما ذكره في «البيان»: إن وقف الدنانير والدراهم وما لا يُعرف بعينه إذا غيب عليه مكروه.

تنبيه: قال في «الشرح الكبير» في هذا التردد نظر؛ لأنك إن فرضت المسألة فيما إذا قصد بوقف الطعام ونحوه بقاء عينه فليس فيه إلا المنع؛ لأنه تحجير من غير منفعة تعود على أحد، وذلك مما يؤدي إلى فساد الطعام المؤدي إلى إضاعة المال، وإن كان على معنى أنه أُوقف للسلف إن احتاج إليه محتاج ثم يرد عوضه، فقد

<sup>(</sup>۱) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، وكذلك مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مرجعان سابقان)، وقال في رد المحتار عن هذا القول: «عزاه في الخلاصة إلى الأنصاري، وكان من أصحاب زفر، وعزاه في الخانية إلى زفر» (رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الحطَّاب: من المالكية (تقدمت ترجمته).

علمت أن مذهب «المدونة» وغيرها الجواز، والقول بالكراهة ضعيف، وأضعف منه قول ابن شاس إن حُمِلَ على ظاهره، قال في «التوضيح»: ولعل مراد المصنف \_ يعني: ابن الحاجب وابن شاس \_ أنه لا يصح وقفه بشرط بقاء عينه، وقال في «الشامل»: وفيها جواز وقف الدنانير والدراهم، وحُمل عليه الطعام، وقيل يُكره»(١).

وجاء في «الشرح الصغير»: «أو طعاماً وعينا يوقف كل منهما للسلف، وينزل رد بدله منزلة بقاء عينه، وجواز وقف الطعام والعين نص «المدونة»، فلا تردد فيه، نعم قال ابن رشد إنه مكروه، وهو ضعيف، فلذا اعترض على الشيخ في ذكر التردد، وأضعف منه قول ابن شاس: لا يجوز إن حُمِلَ قوله (لا يجوز) على المنع، وعلى كل حال كلام ابن رشد وابن شاس خلاف مذهب المدونة، فكان على الشيخ ألا يلتفت لقولهم»(۱).

وقال الدسوقي (٣): «قوله «الصادق بالكراهة»، أي: كما يقول ابن رشد، وقوله «المنع»، أي: كما يقول ابن شاس، وقوله: «قيل إن التردد» ردَّه بأنه لا فرق بين العين وغيرها في جريان الخلاف، وقول المدونة: «وجاز وقف العين»: اقتصار على المعتمد»(١).

وجاء في «بلغة السالك»: «يوقّف كل منهما للسلف، أي: عاماً... »(٥).

<sup>(</sup>١) مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٣١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الشرح الصفير، الدردير، ٤/ ١٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي: ابن عرفة المالكي (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) بلغة السالك على الشرح الصغير، الصاوي، ٤/ ١٢ (مرجع سابق).

## \* الترجيح:

يظهر لنا ـ من سَرد أقوال الفريقين، والاطّلاع على تعليلاتهم التي كانت سبباً لما ذهبوا إليه ـ: أن الخلاف بين الفريقين هو في حقيقته خلاف لفظي، فمن منع وقف الطعام علل ذلك بأنه لا يمكن الانتفاع به إلا باستهلاكه، وبذلك لا يتحقق دوام الموقوف، ولم يتصوروا الحالات التي ذكرها أصحاب الفريق الثاني، والتي تجعل من الممكن الانتفاع بالطعام مع بقاء عينه، لا البقاء الحقيقي، فهم أيضاً لا يقولون به، وإنما البقاء المجازي، حيث يقوم رد بدله منزلة بقائه، وهذه الصور التي ذكرها المجيزون يمكن إجمالها في ثلاث صور:

- الصورة الأولى: يباع الطعام أو الشراب الموقوف، ويُدفع ثمنه للفقراء يضاربون به، ثم يعيدوا مقدار ما أخذوا ليُدفَع إلى غيرهم من الفقراء وهكذا(١).

ووجه آخر لهذه الصورة: وهي أن يباع الطعام أو الشراب، ويُدفع ثمنه لمن يضارب فيه، وما يخرج من الربح يُعطى صدقة للفقراء.

- الصورة الثانية: إذا كان الطعام الموقوف نوعاً من أنواع الحبوب كالحنطة أو البذار، فإنها يمكن أن تُعطى للفقراء، وبعد إنتاج المحصول يؤخذ منهم مقدار ما دُفع لهم(٢).

- الصورة الثالثة: وهي أسهل من سابقتيها تعتمد على إعطاء الطعام للفقراء في وقت من الأوقات على أن يردُّوا بدل هذا الطعام طعاماً مثله، لكن بعد مدة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٢١٩/٥، درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩، البحر، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجعان سابقان).

زمنية (۱)، ويمكن أن تخدم هذه الصورة أصحاب الأعمال المتقطعة، الذين تتوافر لديهم النقود صيفاً دون الشتاء، أو العكس، فيمكن لهم أن يأخذوا من دار الوقف الطعام حال عسرهم وانقطاعهم عن العمل، على أن يعيدوه حال يسرهم وعودتهم للعمل.

لذا وبعد سرد هذه الصور الشلاث، فإن المتأمل يجد أنها تحقق مصالح شرعية، تتمثل في إطعام المحتاج وكفايته ساعة فقره، وفي الوقت ذاته فإن بدلاً عن الموقوف يقوم مقام بقاء عينه، ويحقق شرط الموقوف بأن يُنتفع به مع بقائه، وهذا ما يرجح مذهب القائلين بصحة وقف الطعام أو الشراب.

وفوق هذا فإننا نسأل: ما المانع من أن يكون توافر الموارد الغذائية بشكل مستمر \_ في مؤسسة وقفية \_ بمثابة بقاء العين، ويكون الوقف بذلك أحد منافذ التوزيع في توفير الأمن الغذائي<sup>(۲)</sup>، وذلك بأن يقدم أصحاب البر والإحسان وجبات على دار دائمة تستقبل هذه الوجبات، وتقدمها إلى الفقراء بشكل دائم ومستمر، مما يجعل استمرار تقديم هذه الوجبات بمثابة بقاء العين.

وقد شهد التاريخ وجود مؤسسات وقفية كانت متخصصة في تقديم الخبز والوجبات الغذائية، ووجبات الإفطار والسحور في رمضان، وتوفير الحليب للصغار، والمياه النقية للمحتاجين، والموائد التي كان يُدعى إليها الناس، مما شكل أحد

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٢٠، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢. جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥، بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) أينظر: الأمن الغذائي في العالم الإسلامي وإمكانات تحقيق، محمد السريني، مجلة الاقتصاد الإسلامي، عدد ٢٤١ (٢٠٠١م)، ص٣٥.

منافذ التوزيع في توفير الأمن الغذائي (١١)، حيث ساهمت كثير من المؤسسات الوقفية (تكايا – زوايا – أربطة . . . )(٢) بما تقدمه من طعام وغذاء وكساء في القضاء على مشكلة الفقر ، وكفاية المحتاجين المنقطعين في الأسفار (٣) .

وبذلك تفوَّق المجتمع الإسلامي على غيره من الأمم المعاصرة، حيث تمتَّع الأفراد فيه بمستوى معيشة يحقق الكفاية، حيث يتوافر للأفراد - خاصة الفقراء منهم - كفايتهم من الغذاء والكساء والمسكن والمياه الصالحة للشرب والرعاية الصحية والتعليم، مما أدى إلى تحسن مستوى معيشة الأفراد في البلاد الإسلامية (٤).

وقد شمل الوقف في المجال الغذائي عبر التاريخ كثيراً من النواحي، منها: - توزيع الخبز المجاني<sup>(٥)</sup>: وهو وقف خيري له مثال في بيروت (لبنان)،

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص٥٢، والأمن الغذائي في العالم الإسلامي، السريني، ص٣٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) تقدم شرح التكية والزاوية، وأما الأربطة: جمع رباط، وهو مكان يسكنه النُّسَاك والعُبَّاد، يُنظر: النظم المستعذب، ابن بطال الركبي ـ مطبعة الحلبي، مصر، د. ت (وهو مطبوع بهامش «المهذب» للشيرازي، ح٢/ ٢٧٨).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: مشكلة الفقر وكيف عالجها الإسلام، القرضاوي، ص١٣٥.
 دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية، سعيدوني، ص٢٨٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مقدمة في أصول الاقتصاد الإسلامي، محمد بن علي القري، دار حافظ، ط٣، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م)، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٥) الذي يبدو لي أن هذا النوع من الوقف (توزيع الخبز المجاني) وما يشابهه (وقف نقطة الحليب، وقف الوجبات المجانية، وقف تبديل الأواني المكسورة...) مما تحدثت عنه الكتب على أنه كان وقفاً متعارفاً في زمان ومكان ما، يبدو لي أنه شمي وقفاً باعتبار أنه من غلة الوقف، أو لأنه كان يتسم بالاستمرار لمدة طويلة تشبه الوقف، وأنه في حقيقته صدقة=

الغرض منه إنساني نبيل، حيث يأتي الناس من طوائف متعددة ممن لا يجدون الخبر ليأخذوا حاجتهم من مكان الوقف، دون حاجة لسؤال أو إذلال من أحد(١).

- وقف نقطة الحليب: مثاله: كان من ميراث صلاح الدين الأيوبي أن جعل أحد أبواب قلعة دمشق ميزاباً يسيل منه الحليب، تأتي إليه الأمهات يومين من كل أسبوع ليأخذن لأطفالهن ما يحتاجون إليه من الحليب(٢).

\_ الوجبات المجانية: من الطعام التي كانت تُقدَّم في (التكايا \_ الزوايا \_ الأربطة . . . ) في المدن والقرى، ومن ذلك: تكيتان في دمشق: تكية السلطان سليمان القانوني، وعمارة السلطان سليم الأول في القرن الأول للحكم العثماني، وحيث كان سكان دمشق آنذاك يتجاوزون المئة ألف (٣) .

ولقد شملت الأوقاف نواح مختلفة من أوجه الخير الخاصة بالطعام والغذاء، مما يدل على أن في الإسلام من رقة الشعور والإحساس بالآخرين وعمق العاطفة ما ليس في غيره، ومن ضمن ما كان يوقف \_ وهو يوافق ما ذهب إليه زفر من الحنفية

منفذة؛ لأنه يعطي للفقير مرة واحدة، إلا إذا قُصد أنه كان يشترط على الآخذ رد المثل
 فيما بعد، فعند ذلك يدخل في وقف المنقول الاستهلاكي الذي أجازه المالكية وزفر.

 <sup>(</sup>١) يُنظر: المؤسسات الوقفية من منظار قديم، توفيق الحوري، محاضرة غير منشورة، ص٥،
 والوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص٥٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: من روائع حضارتنا، السباعي، ص١٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تطور منشآت الوقف عبر التاريخ، (العمارة/ التكية) نموذجاً، محمد الأرناؤوط، الأمانة العامة للأوقاف، الكويت، مجلة أوقاف عدد ١ (١/ ٢٠٠١م)، والأسس الاجتماعية والحضارية للإضافات والترميمات العمرانية العثمانية في القدس، عبد الفتاح حسن أبو علية، المجلة التاريخية العربية للدراسات العثمانية عدد ٩ و١٠ (١٩٩٤) مركز الدراسات والبحوث العثمانية والموريسكية والتوثيق والمعلومات، زغوان)، ص٢٢.

كما رأينا ـ وقف البذار للفلاحين(١).

ومن ذلك وقف الطعام على رباط الصوفية الذي ذكره الإمام الغزالي(٢) في «الإحياء»، وقال عنه: إن لغير الصوفي أن يأكل معهم برضاهم(٣).

ولا تخفى أهمية توافر الغذاء في المجتمعات، فهو الذي يمهد للأمن الاجتماعي، على خلاف الحاجة والفاقة والفقر الذي يكون \_ في كثير من الأحيان \_ سبباً لفقدان الأمن الاجتماعي عن طريق انتشار السرقات وقطع الطرق.

وقد شارك الوقف في القضاء على الفقر، فوقّر الحاجات الأساسية للفقراء المشردين (٤) و «الأمة التي تصاب بالشح كالجسد الميت الذي تتوقف فيه الدورة الدموية، فلا تعود أجهزته تتزود بالغذاء اللازم لاستمرار عافيتها وأداء وظائفها، مما يمهد لتفسُّخها وانبعاث نَتَنها (٥).

وقد حقق هذا الوقف توازناً محموداً في الوفاء بحاجات الفقراء في المجتمع(١).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: اشتراكية الإسلام، مصطفى السباعي، الدار القومية للطباعة والنشر، ط۱، د. ت)، ص

<sup>(</sup>٢) الغزالي: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين، الغزالي، ٢/ ١٣٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: التنمية وعلاقتها بالوقف الخيري، الجارحي، ص٥٦ (مرجع سابق)، ودراسة في العمران الحضري من خلال وثائق محكمتها الشرعية (مدينة صيدا ١٨١٨ ـ ١٨٦٠غسان منير سنو، الدار العربية للعلوم، بيروت، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م)، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الأمة المسلمة: ماجد عرسان الكيلاني، طباعة: العصر الحديث للنشر والتوزيع، ط٢، ١٩٩٢م)، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: التنمية وعلاقتها بالوقف الخيري، الجارحي، ص٥٨ (مرجع سابق).

### الفرع الثاني \_ وقف الماء:

الماء هـو أصل الحياة (١)، ولا غنى للبشر عنه، فلقد كان ولا زال، وسيلة ريهم وشربهم، وأداة غسلهم وطهورهم ووضوئهم، وبه تُسقى الأرض، ومنه تُسقى المواشي، وله من الفوائد ما لا يتسع المجال لذكره.

ولعلَّ هذا ما دعا بعض الفقهاء \_ ممن منعوا وقف المطعوم والمشروب \_ إلى استثناء الماء من هذا المنع ، مع أنه كان يمكن أن يندرج تحت منعهم جواز وقف المشروب ، غير أن هؤلاء وبعد ذكر المنع صرحوا بأن الماء مستثنى من هذا المنع ، ولذا فإننا لن نتعرض هنا لمذهب المجيزين في المطلب السابق ، الذين أجازوا وقف الطعام والشراب (زفر من الحنفية ، والمالكية) ؛ لأنهم أجازوا وقف الطعام والشراب بإطلاق ، ويدخل الماء في الشراب دخولاً أولياً ، بل هو المتبادر إلى الذهن عند الإطلاق ، وإنما سنخص بالذكر من أجاز وقف الماء ، وكان قد منعه في الطعام والشراب في المطلب السابق:

وعند البحث يظهر لنا أن ابن الصلاح من الشافعية، والحنابلة، قد ذهبوا إلى صحة وقف الماء، وأجازه الحنفية لكن تبعاً للأرض لا مستقلاً عنها(٢)؛ لأنه يتبعها حال البيع دون حاجة لذكر.

أما الحنفية: قال ابن نجيم (٣): «ويدخل الشرب والطريق والمسيل والشجر

<sup>(</sup>١) قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَ امِنَ ٱلْمَآءِكُلُّ شَيْءٍ حَيٌّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الانبياء: ٣٠].

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٤٣. حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٩٦. الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ ـ ١٢، الفروع المقدسي، ٤/ ٥٨٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) ابن نجيم: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

والبناء في وقف الأرض بلا ذكر»(١).

وقال ابن عابدين (٢٠): «من الأحكام ما يثبت تبعاً ولا يثبت مقصوداً، كالشرب في بيع الأرض»(٣).

وقال الكاساني (١): «وجوازه تبعاً لغيره لا يدل على جوازه مقصوداً كبيع الشرب ومسيل الماء، أنه لا يجوز مقصوداً ويجوز تبعاً للأرض والدار» (٥).

ولعلَّ في هذا ما يوافق مذهب أبي يوسف<sup>(۱)</sup> الذي قال بجواز وقف المنقول تبعاً لغيره، وعدم جواز وقفه مستقلاً (۱۷) كما أنه إذا تعارفه الناس دخل تحت قول محمد المفتى به (۸) بجواز وقف المنقول الذي تعامل الناس به (۹).

وأما ابن الصلاح(١٠) من الشافعية: فقد جاء في «حاشية إعانة الطالبين»: «وزعم

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الكاساني: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) أبو يوسف: صاحب أبي حنيفة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) محمد: بن الحسن الشيباني (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٩) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣، والبناية، العيني، ٦/ ٩٠٧، والبحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١٠) ابن الصلاح: عثمان بن عبد الرحمن بن عثمان الكردي السهروزي، الشرخاني، الفقيه الشافعي المحدث الأصولي، وُلد سنة ٧٧٧ه، تفقه على والده صلاح الدين، ورحل إلى =

ابن الصلاح صحة وقف الماء، هو اختيار لابن الصلاح، أي: مجرد اختيار له ١٠١٠.

وجاء في «حاشية الشرواني<sup>(۲)</sup> على التحفة»: «والمطعوم لا يصح وقفه؛ لأن نفعه في إهلاكه، وزعم ابن الصلاح صحة وقف الماء ـ كربع إصبع على ما يُفعل في بلاد الشام ـ اختيار له<sup>(۲)</sup>.

وهذا يدل على أن وقف الماء قد جرى به العرف في بلاد الشام، مما يُدخِلُ القول بجواز وقفه تحت قول محمد من الحنفية الذي أجاز وقف المنقول إذا جرى العرف بوقفه كما مرً<sup>(1)</sup>.

وأما الحنابلة: فقد نصُّوا على صحة وقف الماء استثناءً من منع وقف الطعام والشراب<sup>(٥)</sup>، وإن كان البعض قد حمله على ما إذا تعارف الناس وقفه<sup>(١)</sup>، وبعضهم

الموصل والشام، وبرع في المذهب الشافعي واشتغل بالحديث، من كتبه: معرفة أنواع علم الحديث، ويُعرف بمقدمة ابن الصلاح، وتعليقات على الوسيط للغزالي، في فقه الشافعية، توفى في دمشق سنة ٦٤٣هـ.

يُنظر: (تذكرة الحفاظ، الذهبي، ٤/ ١٤٣، طبقات الشافعية الكبرى، السبكي، ٨/ ٣٢٦) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>١) حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الشرواني: عبد الحميد الشرواني، فقيه شافعي، نزيل مكة، له شرح على تحفة المحتاج للهيتمي في الفقه الشافعي.

<sup>(</sup>٣) حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٤، وممن ذهب إلى ذلك الفضل من الحنابلة.

حمل هذا الجواز على وقف مكان الماء(١).

#### وقد يعترض البعض على هذا الجواز من وجهين:

أحدهما: أن الوقف هنا يتم في شيء لم يملكه الواقف بعد، فهو يقف ما سيتجدد من ماء النهر، ولا يخفى أن هذه الحالة لا تنطبق على البئر والبحيرة وغيرها مما يكون تحت حرز الواقف وملكه.

الثاني: أن الماء من المنقول الذي لا يُنتفع به إلا باستهلاكه، والأصل في الموقوف الانتفاع به مع بقائه.

والرد على هذا الاعتراض: أن بقاء الماء مدة من غير تأثر بالانتفاع كما في الأنهار والينابيع ينزل منزلة بقاء العين.

وأما الرد على من حمل الجواز على وقف المكان، فالجواب أن الوقف يرد على الماء والمكان، والماء هـو المقصود، وبدله يتجدد فلا يذهب؛ لذا فالوقف وارد عليه وعلى المكان معالاً).

جاء في «الإنصاف»: «قال في الفائق: ويجوز وقف الماء، نص عليه، قال في الفروع وفي الجامع: يصح وقف الماء، قال الفضل: سألته عن وقف الماء؟ فقال: إن كان شيئاً استجازوه بينهم جاز، وحمله القاضي وغيره على وقف مكانه.

قال الحارثي(٣): هذا النص يقتضي تصحيح الوقف لنفس الماء كما يفعله

<sup>(</sup>۱) ذهب إلى ذلك القاضي من الحنابلة، يُنظر: الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٤، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ ـ ١٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ ـ ١٢.ومطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٧٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) الحارثي: مسعود بن أحمد بن زيد بن عياش الحارثي البغدادي ثم المصري، فقيه محدث=

أهل دمشق، يقف أحدهم حصته أو بعضها من ماء النهر، وهو مشكل من وجهين: أحدهما: إثبات الوقف فيما لم يملكه بعد، فإن الماء يتجدد شيئاً فشيئاً.

الثاني: ذهاب العين بالانتفاع، ولكن قد يقال: بقاء مادة الحصول من غير تأثر بالانتفاع يتنزل منزلة بقاء أصل العين مع الانتفاع، ويؤيد هذا صحة وقف البئر؛ فإن الوقف وارد على مجموع الماء والحفيرة، فالماء أصل في الوقف، وهو المقصود من البئر، ثم لا أثر لذهاب الماء بالاستعمال لتجدد بدله، فهنا كذلك، فيجوز وقف الماء كذلك»(١).

وعلى هذا فإن الحنابلة الذين ذهبوا إلى عدم صحة وقف المطعوم والمشروب استثنوا الماء من ذلك(٢).

قال البهوتي (٣): «ولا يصح وقف مطعوم ومشروب غير ماء... وأما الماء فيصح وقفه، نص عليه، قاله في الفائق وغيره... ولو تصدق بدهن على مسجد ليوقد فيه جاز؛ لأن تنوير المسجد مندوب إليه، وهو من باب الوقف، قاله الشيخ

حافظ، قاضي القضاة، وُلد سنة ٢٥٢ه، عُني بالحديث وصنف وشرح بعض سنن أبي
 داود، وخرج لنفسه «أمالي»، كان مفتياً مناظراً عارفاً بمذهبه الحنبلي، توفي ٧١١ه، ودُفن
 في القرافة بمصر.

يُنظر: (الذيل على طبقات الحنابلة، الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب، تحقيق: عبد الرحمن العثيمين، مكتبة العبيكان، الرياض، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٥م)، ٤/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>۱) الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١١ ـ ١٢، ويُنظر: مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٧٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥، منار السبيل، ابن ضويان، ٢/ ١٩٩، المعتمد في فقه الإمام أحمد، بلطة جي، ٢/ ٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) البهوتي: (تقدمت ترجمته).

كوقف الماء»(١).

وجاء في «مطالب أولي النهى»: «ولا يصح وقف ما لا يُنتفع به مع بقائه دائماً غير ماء، فيصح وقفه، قال في الفائق: ويجوز وقف الماء، نص عليه»(٢).

وتأكيداً منهم لتصحيح وقف الماء، فقد عبروا عن وقف الماء بأنه من الموقوف الذي لا يحتاج إلى ذكر مصرف؛ لأنه معلوم بالضرورة، فإذا قال الواقف: وقفت هذه البئر، فإنه معلوم بالضرورة أنها لمن يشرب منها، وإن لم يخص بها قوماً من الناس(٣).

وإذا وقفها ليشرب منها الناس فهل يصح الوضوء منها؟ في «فتاوى ابن الزاغوني»(٤) وغيرها وجهان، بين الكراهة والتحريم، وقال الشيخ أبو الحسن في «تصحيح الفروع»: ظاهر كلام الأصحاب التحريم(٥).

### الترجيح:

وفي الترجيح لابد أن نستحضر حديثاً يُعدُّ حجة في هذا المجال، أخرجه النسائي والترمذي والبيهقي والدارقطني وحسَّنه البخاري تعليقاً عن عثمان (١): أن

<sup>(</sup>١) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٤٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ابن الزاغوني: علي بن عبيدالله بن نصر، فقيه من أعيان الحنابلة، من أهل بغداد، وُلد سنة ٥٥٥هم، من كتبه: تاريخ على السنين من أول ولاية المسترشد وإلى حين وفاته هو، والإقناع والإيضاح وأصول الدين، توفي سنة ٥٢٧هد. (يُنظر: الأعلام، الزركلي، ٤/ ٣١٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) عثمان بن عفان: الأموي بن أبي العاص بن أمية بن عبد شمس القرشي، ثالث الخلفاء =

النبي ﷺ قدِم المدينة وليس فيها ماء مستعذب غير بئر رومة، فقال: من يشتري بئر رومة فيجعل دلوه مع دلاء المسلمين بخير له في الجنة؟ فاشتريتها من صلب مالي(١).

فقد ندب النبي أصحابه إلى شراء بئر رومة، وكانت ليهودي كان يبيع ماءها للمسلمين كل قربة بدرهم، فاشتراها عثمان بن عفان وأوقفها على المسلمين، على أن له أن يشرب منها كما يشربون (٢).

وهذا ما يؤيد صحة وقف الماء، وهو دليل مهم على صحة وقف المنقول الاستهلاكي (كالنقود والطعام)، لكن قد يقال: إن الوقف كان للعين وهي البئر، والمنفعة (الماء) هي المسبَّلة.

يُركُّ على ذلك: أن الوقف وارد على مجموع البئر والماء؛ لأن الماء أصل في الوقف، وهـو المقصود من وقف البئر، وقد سجل التاريخ هذا النوع من الوقف وبعدة صور، منها:

\_وقف ماء الشرب(٣)، وهو ما يُعرف بالأسبلة.

\_ وقف ميزاب كان يسيل منه الماء المذاب فيه السكر، وكان هذا من ميراث

الراشدين، وأحد العشرة المبشرين بالجنة، من كبار الرجال الذين اعتز بهم الإسلام عند ظهوره: وُلد بمكة وأسلم بعد البعثة بقليل، وكان غنياً شريفاً في الجاهلية، ومن أعظم أعماله في الإسلام تجهيزه جيش العسرة من ماله الخاص، وافتتحت في أيام خلافته بلاد كثيرة، توفي بعد أن حاصره البغاة في داره بالمدينة، وقتلوه وهو يقرأ القرآن سنة ٣٥ه. يُنظر: (الإصابة في تمييز الصحابة، ابن حجر ترجمة (٥٤٥٢)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه في الفصل التمهيدي.

<sup>(</sup>٢) د. مصطفى البغا على صحيح البخاري، ٢/ ٩٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اشتراكية الإسلام، السباعي، ص٢١١ (مرجع سابق).

صلاح الدين الأيوبي في أحد أبواب قلعة دمشق(١).

- وقف سقاية الماء البارد: حيث كان في دمشق والمغرب وقف لسقاية الماء المثلوج في الصيف لعابري السبيل، وقد يمزجونه بماء الخروب أو غيره من الأشربة (٢).

- وقف الآبار في الفلوات والقفار: لسقي الماشية والزروع، والمسافرين، وقد كانت منتشرة بين بغداد ومكة، وبين دمشق والمدينة، وبين المدن الإسلامية والقرى المحاذية لها(٣).

- وقف شبكات المياه والري<sup>(١)</sup>.

## الفرع الثالث \_ وقف الشمع:

الشمع وأشباهه يُعد من قبيل المنقول الذي لا يمكن الانتفاع به إلا باستهلاكه؛ ولذا فينطبق عليه ما قاله الفقهاء عن الطعام والشراب.

ورأينا أن من أجاز وقف الطعام والشراب هم: (زفر من الحنفية، والمالكية)(٥٠).

<sup>(</sup>١) يُنظر: من رواثع حضارتنا، السباعي، ص١٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٠٩٥ (مرجع سابق) ويُنظر: الوقف في الفكر الإسلامي، محمد بن عبد العزيز بن عبدالله، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المغرب، د. ط، ١٩٩٦م)، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: من رواثع حضارتنا، السباعي، ص١٢٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: ورقـات جزائرية، ناصر الـدين سعيدوني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ٢٠٠٠م)، ص٤٠٧م.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٣٠، مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٣١ (مراجع سابقة).

ثم رأينا في المطلب السابق أن من منع وقف الطعام والشراب كالشافعية والحنابلة، قد استثنوا من هذا المنع وقف الماء(١).

فهل يُستثنى الشمع وأشباهه أيضاً عند هؤلاء من المنع، أم إن المنع يشمل أيضاً وقف الشمع وأشباهه.

صرح الفقهاء من الشافعية والحنابلة بعدم صحة وقف الشمع وأشباهه من الدهن أو الزيت الذي يُستعمل لتنوير المساجد أو غيرها(٢).

### أما عن الشمع:

قال النووي<sup>(٣)</sup>: «ما يُنتفع به بإتلاف كالمطعوم والمشروب والمشموم فوقفه غير جائز، وكذلك الشمع، وكذلك ما يسرع إليه الفساد، وكل ما لا يمكن الانتفاع به على الدوام»(٤).

قال ابن قدامة (٥): «ولا يصح وقف الشمع لأنه يتلف بالانتفاع به، فهو كالمأكول والمشروب» (٦).

وأما عن أشباهه: من الدهن والزيت وغيره:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المجموع، النووي، ٦/ ٢٤٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) النووي: من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) المجموع النووي، ٦/ ٢٤٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) ابن قدامة: من الحنابلة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٩ ويُنظر: الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠. ويُنظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩٣ (مراجع سابقة).

قال ابن قدامة: «والشمع وأشباهه لا يصح وقفه في قول عامة الفقهاء... لأن الوقف تحبيس الأصل وتسبيل الثمرة»(١).

مكان الاستدلال قوله: «وأشباهه»، ويدخل فيها دخولاً أولياً الزيت والدهن الذي يوقد.

ومع ذلك فقد ورد عن أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي (٢) وهو ينقل مذهب الشافعية والحنابلة عدم صحة وقف الشمع، وهو ما سبق تقريره، ولكن ورد عنه بعد ذلك أنهم يجيزون وقف الدهن لتنوير المساجد، حيث يقول: «ولا يصح وقف ما لا يدوم الانتفاع به، كالطعام والشراب غير الماء والشمع والريحان؛ لأن منفعة المطعوم في استهلاكه، وأن الشمع يتلف بالانتفاع به، فهو كالمأكول والمشروب... ويصح وقف دهن على مسجد ليوقد فيه؛ لأن تنوير المسجد مندوب إليه» (٣).

وقي التحقيق نرى أن عمدة هذا القول ما يلي:

قال البهوتي (٤): «ولو تُصدِّق بدهن على مسجد ليوقَد فيه جاز؛ لأن تنوير المسجد مندوب إليه، وهو من باب الوقف، قاله الشيخ»(٥).

<sup>(</sup>١) المغنى، ابن قدامة، ٧/ ٦١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) د. وهبة الزحيلي: من علماء دمشق المعاصرين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، ص١٢، الوصايا والوقف، ص١٦٣. وأدلته، رؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، ص٤٩، الفقه الإسلامي وأدلته، ٨/ ١٨٨ (مراجع سابقة للمؤلف: د. وهبة الزحيلي).

<sup>(</sup>٤) البهوتي: من الحنابلة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥، ويُنظر: المعتمد، بلطة جي، ٢/ ٨ (مرجعان سابقان).

والرد على ذلك: أن ما ذهب إليه الشيخ تقي الدين (١) من صحة التصدق بدهن على مسجد ليوقد فيه، ليس من باب الوقف حقيقة وشرعاً، إنما هو من قبيل المجاز، أي: موقوف على تلك الجهة لا يُصرف إلى غيرها، وهو في الحقيقة صدقة، واستخدام هذا المجاز جائز في اللغة، ولايأباه الشرع، مع أن عبارة الشيخ هي لفظ «التصدق» لا «الوقف».

جاء في «الإنصاف»: «وقال الشيخ تقي الدين: لو تُصدِّق بدهن على مسجد ليوقَد فيه جاز، وهو من باب الوقف، وتسميته وقفاً بمعنى أنه وُقف على تلك الجهة لا يُنتفع به في غيرها، لا تأباه اللغة، وهو جارٍ في الشرع»(٢).

لذا فإنه يظهر أن مذهب الحنابلة هو أيضاً منع وقف الدهن كالشمع.

جاء في «مطالب أولي النهي» «ولا يصح وقف دهن على مسجد، ولا وقف شمع كذلك»(٣).

وجاء في «منار السبيل»: «ولا يصح وقف مطعوم ومشروب غير الماء، ولا وقف دهن وشمع وأثمان وقناديل نقد على المساجد ولا على غيرها؛ لأن ما لا يُنتفع به إلا بإتلافه لا يصح وقفه؛ لأنه يُراد للدوام ليكون صدقة جارية، ولا يوجد ذلك فيما لا تبقى عينه»(٤).

<sup>(</sup>١) تقى الدين: ابن تيمية من الحنابلة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٢، ويُنظر: مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) منار السبيل، ابن ضويان، ٢/ ١٩٩ (مرجع سابق).

### الترجيح:

نرى جواز وقف الشمع كالطعام والشراب، ويستفاد منه بالصور الثلاثة التي ذكرها المالكية وزفر من الحنفية، والتي سبق بيانها حين الحديث عن وقف الطعام والشراب(١).

## الفرع الرابع ـ المزروعات والرياحين:

ذهب جمهور الفقهاء إلى عدم صحة وقف المزروعات والرياحين مستقلة، على تفصيل في بعض الحالات التي يجوز فيها وقف تلك المزروعات، ولذا يحسن أن نورد كل مذهب على حدة مدعماً بأدلته وتعليلاته:

الحنفية: ذهبوا إلى عدم صحة وقف المزروعات والرياحين منفردةً؛ لأنها مما لا يدوم الانتفاع به، وأما وقفها تبعاً للأرض فيحتاج إلى ذِكرٍ من قِبَلِ الواقف، أما إذا لم تُذكر فلا تدخل في وقف الأرض تبعاً لها.

قال ابن نجيم (٢): "ويدخل الشرب والطريق والمسيل والشجر والبناء في وقف الأرض بلا ذكر، ولا يدخل الزرع والرياحين والآس والثمر والبقل والطرفاء (٢) وما في الأجمة من حطب، والورود والياسمين، وورق الحناء والقطن والباذنجان بلا ذكر. . . والحاصل أن الوقف كالبيع لا يدخل فيهما الزرع والثمر إلا بالذكر» (٤).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٢٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الطرفاء: نوع من الشجر. يُنظر: (مختار الصحاح، الرازي مادة (طرف)، ص٣٩٠) (مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مطبعة الهند، د. ط\_د. ت).

<sup>(</sup>٤) البحر الراثق، ابن نجيم، ٢١٦/٥.

المالكية: فقد أجازوا وقف الطعام والشراب ـ كما رأينا(١) ـ وهـو القابل بطبيعته للتلف السريع، ولا يُنتفع به إلا باستهلاكه، أجازوا وقفه ليُسلف لمن يحتاج إليه ثم يرد مثله، أو يباع ويُدفع ثمنه للفقراء مضاربةً.

ولا نرى فارقاً بين الطعام والشراب وبين المزروعات والرياحين، ولم أَرَ نصّاً يصرِّح بجواز وقفها عندهم، غير أنه وبناء على ما ذهبوا إليه من جواز وقف الطعام والشراب، نرى العلة ذاتها موجودة في المزروعات والرياحين، فهي مما يقاس على الطعام والشراب بجامع الانتفاع بهما باستهلاكهما، أو عن طريق بيعهما ودفع ثمنهما للفقراء مضاربة، أو إمكانية أن يُسلفا لمن يحتاج إليهما.

ولذا يمكن لنا أن نبني على ذلك تجويز المالكية لوقف المزروعات والرياحين قياساً على الطعام والشراب.

الشافعية: ذهبوا إلى عدم صحة وقف الرياحين المقلوعة والمحصودة، أما الرياحين التي تكون مزروعة فيصح وقفها(٢).

وسبب التفريق في الحكم بين الاثنين: أن الرياحين المحصودة المقلوعة تفسد بسرعة (٣)، ولا يستمر بقاؤها ولا يتصل، بل يمكن أن تبقى يوماً أو يومين

<sup>(</sup>۱) يُنظر: مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٣١، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، الإقناع الشربيني، ٣/ ٢٠٠، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، البيان، العمراني، ٨/ ٢١، المجموع، النووي، ٦/ ٢٤٧ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤
 (مرجعان سابقان).

أو ثلاثة فقط لا أكثر<sup>(۱)</sup>، ولذا فلا يمكن الانتفاع بها على الدوام<sup>(۱)</sup>، وهي على هذه الحالة استئجارها نادر لا غالب، والموقوف ينبغي أن يكون ذا منفعة يُستأجر لها غالباً<sup>(۱)</sup>.

أما المزروع فيصح وقفه؛ لأنه يبقى مدةً وإن كانت ليست دائمة، غير أنها تُعدُّ طويلة، فالمراد بدوامها الدوام النسبي، وهو المطلوب؛ لأن دوام كل شيء بحسبه لا كونه مؤبداً(١)؛ ولذا فيصح وقفها للشم والتنزه(٥).

والريحان يُطلق على كل نبات طيب الريح، فيدخل فيه الورد لريحه (١)، ولذا يُلحق به المسك إن لم يُرد للأكل، وإلا كان كالمأكول لا يصح وقفه، ويلحق به العنبر لأجل شمه (١٧)، بخلاف عود البخور، فلا يلحق به لاستهلاكه بالمنفعة، أي: بزوال عينه (١٠).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: حاشية البجيرمي على متن الإقناع، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٩، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧. حاشية البجيرمي على متن الإقناع، ٣/ ٢٠٥ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٧) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥.
 حاشية البجيرمي على الإقناع، ٣/ ٢٠٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٨) يُنظر: المجموع، النووي، ٦/ ٢٤٧، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، ٢٧٥ (مرجعان سابقان).

وإذا زالت الرائحة من الرياحين وغيرها مما يلحق بها، كانت للموقوف عليه قياساً على ما لو وقف شخص غراساً في أرض مستأجرة، ثم مضت مدة الإجارة، فإن الغراس يكون للموقوف عليه دون الواقف(١).

الحنابلة: لا يصح عندهم وقف الرياحين والمزروعات، وهذا هو الصحيح من مذهبهم، وهو المذهب وعليه الأصحاب، خلافاً للشيخ تقي الدين من الحنابلة، الذي أجاز وقف الرياحين ليشمها أهل المسجد(٢).

والعلة في عدم تجويز وقف الرياحين عند الحنابلة هي: سرعة فساده وتلفه، فهو لا يبقى؛ ولذا فهو يشبه الطعام (٣)، ولا يُنتفع به مع بقاء عينه (٤)، فلا يحصل من وقفه مقصود الوقف، وهو تحبيس الأصل وتسبيل الثمرة (٥).

غير أنهم استثنوا الند(٦) والصندل(٧) وقطع الكافور(٨)، فيصح وقفه ليشمه

<sup>(</sup>١) يُنظر: حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٢، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٤.
 الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) الند: طيب غير عربي أو العنبر، يُنظر: (القاموس المحيط، الفيروزأبادي، مادة (ن د د)، ج١/ ٤١١)، و(مختار الصحاح، الرازي، ص٢٥٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۷) الصندل: شجر طيب الراثحة، نافع للخفقان والصداع وضعف المعدة، منه الأحمر والأبيض. يُنظر: (القاموس المحيط، الفيروزأبادي، مادة (ص ن د ل)، ج١/ ١٣٢٣)، و(مختار الصحاح، الرازي، ص ٣٧١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) الكافور من الطيب، نبت طيب، نوره كنواة الأقحوان، والطلع وعاؤه، وهو طيب يكون =

مريض أو غيره (۱)، وهذا من المتفق على صحته لوجود شروط الموقف فيه؛ حيث يُنتفع به مع بقائم، وتصح إجارته؛ لذلك فليس داخلاً تحت المنع الوارد على الرياحين (۱).

الشيعة الإمامية: يصح عندهم وقف الرياحين، حتى ولو كانت محصودة، فلا يُعتبر طول زمان المنفعة أو قصرها، فيصح ولو كان مما يسرع فساده رغم منافاته للتأبيد المطلوب من الوقف، وكذلك لو كان مزروعاً صح، وكذلك يصح وقف ما يطول نفعه كالمسك والعنبر (٣).

#### \* الخلاصة:

لم نورد في هذا المطلب نقولاً فقهية؛ لأنها صريحة وواضحة في الدلالة على ما ذكرنا، وتدلنا على ما يلى:

أجاز الحنفية وقف الرياحين والمزروعات تبعاً للأرض لا مستقلة عنها إذا في الوقف، ولا تدخل دون ذكر، والمالكية يُفهم من مذهبهم أنهم أجازوا وقفا قياساً على صحة وقف الطعام عندهم، أما الشافعية فقد أجازوا وقف المزروعة منها دون المحصودة، والحنابلة لم يجيزوا وقف أي منها، واستثنوا الند والصندل

<sup>=</sup> من شجر بجبال بحر الهند والصين.

أينظر: (القاموس المحيط، الفيروزأبادي، ١/ ٦٠٦ مادة (ك ف ر) (مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، القاهرة، د. ط ـ د. ت)، و(مختار الصحاح، الرازي، ص٥٧٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) يُنظر: شرح منتهي الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإنصاف، المرداوي، ٧/ ١٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مرجع سابق).

والكافور، فيما أجاز وقفها الشيعة الإمامية.

#### الترجيح:

يترجح جواز وقف المزروعات والرياحين المحصودة، ويستفاد منها كما يستفاد من الطعام والشراب ببيعها ودفع ثمنها مضاربة للفقراء، أو إسلافها لمن يحتاجها ويرد بدلها، كما يجوز وقف المزروع منها للانتفاع بمنظرها للتنزه، وريحها للمرضى وغيرهم، كما يجوز وقف الند والصندل والكافور؛ لأنها أخشاب ذات ريح طيب، يُنتفع بها بشمها دون استهلاك عينها.

## الفرع الخامس ـ وقف الأشجار:

أجاز الفقهاء من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة وقف الأشجار، إلا أن الحنفية اشترطوا لهذا الجواز أن تكون الأشجار تابعة للأرض، لا مستقلة عنها، فإذا وقف أرضاً دخلت الأشجار التي فيها في الوقف دون حاجة إلى ذِكْرِ(۱)، بخلاف الجمهور الذين أجازوا وقف الأشجار سواء أكانت تابعة للأرض أم مستقلة عنها(۲).

وفيما يلي بعض النقول الفقهية توضح ما ذُكر:

قال ابن نجيم الحنفي (٣): «ويدخل الشرب والطريق والمسيل والشجر والبناء في وقف الأرض بلا ذكر . . . الأصول التي تبقى والشجر الذي لا ينقطع إلا بعد

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٦٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، حاشية البجيرمي على الإقناع، ٣/ ٢٠٥، المقنع، ابن البنا ٢/ ٧٧٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) ابن نجيم: الحنفي (تقدمت ترجمته).

عامين أو أكثر، فإنها تدخل تبعاً بلا ذكر ١٥٠٠.

قال القرافي المالكي (٢): «يجوز وقف الأشجار لثمارها، والحيوانات لمنافعها...» (٢).

جاء في «حاشية البجيرمي على متن الإقناع»: «ويصح وقف ريحان مزروع، فإن زالت الرائحة كان للموقوف عليه، قياساً على ما لو وقف على شخص غراساً في أرض مستأجرة، ثم مضت مدة الإجارة، فإن الغراس يكون للموقوف عليه دون الواقف»(٤).

جاء في «المقنع» لابن البنا(٥): «والشجر يصح وقفه؛ لأنها عين يُنتفع بها مع بقائها، يجوز بيعها فجاز وقفها كالعقارات»(٦).

يلاحَظ من هـذه النقول: أن الحنفية قد اشترطوا لصحة وقف الأشجار أن تكون مزروعة في أرض موقوفة، بينما لم يشترط ذلك الجمهور، وأجازوا وقفها

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) القرافي: من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) حاشية البجيرمي على متن الإقناع، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) ابن البنا: الحسن بن أحمد بن عبدالله، البغدادي، الفقيه الحنبلي، المحدث، الأديب، صنف كتباً في الفقه والحديث والفرائض، له ١٥٠ كتاباً، منها: شرح الخرقي، والكامل في الفقه، ومناقب الإمام أحمد. توفى في بغداد سنة ٤٧١هـ.

يُنظر: (طبقات الحنابلة، الفراء، ٢/ ٢٤٣، شذرات الذهب، ابن العماد، ٣/ ٣٣٨) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مرجع سابق).

حتى ولو كانت مزروعة في أرض مستأجّرة أو مستعارة.

وهـذا ما نص عليه الـرَّملي (١)، فذكر أن بعضهم ذهب إلى وجـوب بقـاء الأشجار بالأجـرة في الأرض المستأجرة ـ إذا كانت موقوفة ـ محافظة على بقاء الوقف (٢).

وقال الماوردي(٣): «الشجرة توقَف تبعاً للأرض، وتوقَف منفردةً عنها»(٤).

ومما تقدم يلاحَظ: أن عمدة الفقهاء في جواز وقف الأشجار: هو إمكانية الانتفاع بثمارها مع بقائها \_ الأشجار (٥٠) \_، وهي قابلة للبيع فيصح وقفها قياساً على العقار والأرض (١٠).

وحتى تتم الفائدة المرجوة من هذا الفرع سنذكر مذاهب الفقهاء في حكم الثمار في الأراضي الموقوفة، وحكم الأشجار الموقوفة إذا يبست؛ ماذا يُصنع بها؟ .

#### حكم الثمار في الأراضى الموقوفة:

#### ـ للواقف:

ذهب الحنيفة إلى أن الواقف لو وقف أرضاً وفيها أشجار مثمرة، فإن الثمار

<sup>(</sup>١) الرَّملي: من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: فتاوى الرَّملي، ٣/ ٦٩ (فتاوى الرَّملي، شهاب الدين أحمد بن أحمد الرَّملي، المكتبة الإسلامية، د. طـد. ت).

<sup>(</sup>٣) الماوردي: من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٨٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الـذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، ويُنظر: المقنع، ابـن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مرجـعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مرجع سابق).

تكون للواقف، ولا تدخل في الوقف إلا إذا نص على دخولها، أو قال: وقفت أرضي بكل قليل وكثير فيها، فإنها تكون وقفاً عندئذٍ.

قال الخصَّاف<sup>(۱)</sup>: «قال هلال من الحنفية: لو وقف أرضه بحقوقها وجميع ما فيها ومنها، وعلى الشجرة ثمرة قائمة يوم الوقف، في القياس: تكون الثمرة له ولا تدخل في الوقف، وفي الاستحسان: يلزم التصدق بها على الفقراء على وجه النذر لا على وجه الوقف.

والحاصل أن الوقف كالبيع؛ لا يدخل فيه الثمر إلا بالذكر، إلا إذا قال بكل قليل وكثير فتدخل»(٢).

وقال: «وقف الأرض وفيها ثمرة لا تدخل»<sup>(٣)</sup>.

وقال: «يدخل في وقف الأرض البناء والشجر، لا الزرع والثمر»(؛).

وقال ابن نجيم (٥): «ويدخل الشرب والطريق والمسيل والشجر والبناء في وقف الأرض بلا ذكر، ولا يدخل الزرع والرياحين... والثمر... والحاصل أن الوقف كالبيع لا يدخل فيهما الزرع والثمر إلا بالذكر... وفي الخانية: لو وقفها بحقوقها فالثمرة التي تكون على الأشجار تدخل في الوقف، وفي البيع لا تدخل،

<sup>(</sup>١) الخصَّاف: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>۲) أحكام الأوقاف، الخصّاف، ص٢٦٣، ويُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم ٥/ ٢١٦ \_ ٢١٧(مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٥) ابن نجيم: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

ولو قال: بكل قليل وكثير، تدخل في البيع»(١٠).

#### \_ للموقوف عليه:

يُفهَمُ من كلام المالكية أن الغاية من وقف الأشجار، هي الانتفاع بالثمار من قبل الموقوف عليه، ينطبق عليه، ينطبق عليه الطعام والشراب الموقوفين.

قال القرافي<sup>(٢)</sup>: «ويجوز وقف الأشجار لثمارها»<sup>(٣)</sup>.

وهذا أيضاً ما ذهب إليه الحنابلة \_ الثمار للموقوف عليه \_ لا على أنها وقف ؟ لأنها لا يصح وقفها ابتداءً، بل يملكها الموقوف عليه على أنها من غلات الموقوف.

«قال السامري في فروقه. . . ولو وقف نخلاً أو شجراً فأثمرت لم تكن الثمرة وقفاً، بل يملكها الموقوف عليه . . . لأنها لا يصح وقفها ابتداءً ؛ فلذلك لم تدخل في الوقف كغيرها من المأكولات والمشروبات ونحوها»(٤).

# \* حكم الأشجار الموقوفة إذا كانت يابسة أو غير مثمرة:

#### \_ يجوز بيعها:

ذهب الحنفية إلى أن أشجار الوقف غير المثمرة، إذا ثبت يبسها وعدم الانتفاع بها إلا حطباً، فيجوز بيعها إذا كان في بيعها وقلعِها المصلحةُ لجهة الوقف، أما الشجرة التي يبس بعضها وبقي بعضها الآخر سليماً، فاليابس منها يُصنَعُ به

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) القرافي: من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٥٥٢ (مرجع سابق).

كما يُصنَعُ بِغَلَّتِها، وما بقي فمتروك على حاله.

أما الأشجار الموقوفة المثمرة فلا يجوز بيعها، كما لا يجوز بيع الأرض الموقوفة، إلا إذا يبست فيجوز بيعها لكن بعد القلع، أما إذا لم تكن مثمرة ويبست الأشجار فيجوز بيعها قبل القلع وبعده؛ لأنها تُعدُّ من غلة الوقف، فهي الغلة بعينها.

وإذا أراد ناظر الوقف بيعها (الشجرة غير المثمرة) بثمن المِثل قبل القلع: إذا رأى مصلحة للوقف جاز ذلك، فلو ادعى أهل الوقف أنها كانت مثمرة، وقال الناظر غير ذلك، يُقبل قوله هو بيمينه بعد القلع والهلاك في براءة نفسه من الضمان، وتُقبل بيئنته عند تعارض البينتين (١١).

## ـ لا يجوز بيعها:

ذهب الشافعية إلى أن الأشجار الموقوفة إذا جَفَّت أو يبست أو قلعها الريح، فإنها تصبح ملكاً للموقوف عليه إذا لم يمكن إيجارها، أما إذا أمكن إيجارها فإن الموقوف عليه ينتفع بإيجارها ولا يملكها، فإذا تعذَّر إيجارها بأن كانت لا تصلح إلا للإحراق، صارت ملكاً للموقوف عليه، ولا يجوز بيعها ولا هبتها إبقاءً للوقف، وهو المعتمد عند الشافعية(٢).

<sup>(</sup>١) يُنظر: تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١١٣ ـ ١١٤.

الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ ـ ٧٧ (مرجعان سابقان).

مختصر كتاب مباحث الوقف، محمد زيد الأبياني بك، مدرِّس الشريعة الإسلامية بمدرسة الحقوق الخديوية، مطبعة البوسفو بشارع عبد العزيز بمصر، ط١، ١٣٣٣هـ ١٩١٤م)، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح البهجة، الأنصاري، ٣/ ٣٨٥ وما بعدها (شرح البهجة، زكريا بن محمد بن=

ويمكن لنا أن نتخيل في زماننا الاستفادة الكبيرة التي يمكن أن يحصل عليها الموقوف عليهم من جراء إيجار الأخشاب، والتي يمكن أن يُصنع منها الكراسي والطاولات، ثم تُؤجَّر بدورها، وتُقدَّم الأجرة للموقوف عليهم.

# \* ضوابط الاستفادة من وقف الأشجار عند الفقهاء:

# - الأشجار الموجودة في أرض وُقفت مقبرة:

لا تدخل الأشجار في الوقف فيما إذا جعل أرضه أو داره مقبرة، بل تكون للواقف ولورثته من بعده (١)؛ لأن المقصود من وقف المقبرة هو الانتفاع بما هو تحت الأرض من القبور، لا بما هو فوقها.

كما أن الأشجار القديمة الموجودة في مقبرة قبل اتخاذ الأرض مقبرة، هي لمالك الأرض أو لورثته من بعده، وإذا لم يُعرف مالكها فالرأي فيها للقاضي يصنع بها ما يشاء، كأن يبيعها ويصرف ثمنها في مصالح المقبرة، وإذا كانت الأرض مواتاً واتخذها أهل القرية مقبرة، فالأشجار على ما كانت عليه قبل جعلها مقبرة (٢).

## \_ استثناء الأشجار من الأرض الموقوفة:

رأينا سابقاً أن الأشجار تدخل في وقف الأرض بلا ذكر (٣)، ولا يصح استثناؤها

<sup>=</sup> زكريا الأنصاري، على البهجة لزين الدين الوردي شافعي المذهب، المطبعة الميمنية، د. ط\_د. ت).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ ـ ٢١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٦٥ (مرجعان سابقان).

من الأرض الموقوفة، فلو وقف أرضاً فيها أشجار واستثنى الأشجار من الوقف، لا يجوز الوقف؛ لأنه صار مستثنياً للأشجار بمواضعها وأماكنها من الأرض، فيصير الداخل تحت الوقف مجهو لاً(١).

# ـ الأشجار التي تُغرس في الأرض الموقوفة:

أ ـ إن غرسها الواقف: في الأرض التي وقفها، وكان الغراس من مال الواقف ولم يذكر شيئاً، فهي له، أما إن كان الغراس من غلة الوقف، أو كان من مال الواقف لكنه ذكر أنه غرسها للوقف، فتكون وقفاً في الحالتين، هذا إن غرسها في أرض الوقف.

أما إن غرسها في المسجد، فلا تكون ملكاً له، بل تكون وقفاً للمسجد؛ لأن المسجد لا يُغرس فيه عادةً ليكون الغراس ملكاً للغارس(٢).

ب \_ إن غرسها رباطي: في وقف الرباط (٣)، وتعاهدها حتى كبرت، ولم يذكر وقت الغراس أنها للرباط، فهي له، إلا إذا كانت له ولاية الأرض الموقوفة فالشجرة وقف (٤)؛ لأن تصرفه فيها يُعدُّ تصرفاً لصالح الوقف بحكم ولايته على الوقف.

ت \_ إن غرسها الناظر على الوقف: إن كانت من مال الوقف فهي وقف أيضاً، أما إن كانت من مال الناظر؛ فإن صرَّح أنه يغرسها لنفسه، وأشهد على أيضاً، أما إن كانت من مال الناظر؛ فإن صرَّح أنه يغرسها لنفسه، وأشهد على أدن الغراس ملكاً له، إلا أنه يكون متعدياً بفعله على أرض الوقف، فيؤمّرُ

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ ـ ٢١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ ـ ٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الرباط: (تقدم شرحه).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ ـ ٢٧ (مرجع سابق).

برفع الغراس إذا لم يضرَّ القلعُ الأرضَ، فإن أضرَّ بها فلا يملك رَفْعَ الغراس وقَلعَه ولا الانتفاعَ به، ويكون هو قد ضَيَّعَ ماله، فينتظِر عندئذ إلى أن يُهدَمَ البناء ويُقلعَ الشجرُ، فيأخذ حطبه، وفي هذه الحالة يكون الناظر فاسقاً؛ لأنه متعدِ على الوقف، ويستحق العزل(۱).

# \_ من له حق الأكل من ثمار الأشجار الموقوفة:

أ\_إن كانت الشجرة في مسجد: ولها ثمار، أباح بعضهم للمصلين الأكل منها، والصحيح أنها صارت للمسجد، فلا يباح الأكل منها، بل تباع ثمرتها وتُصرف في عمارة المسجد وإصلاحه ومصالحه.

ب \_ إن كانت الشجرة على طريق العامة: يباح للمارة الأكل منها، ويستوي في ذلك الغني والفقير، قياساً على الماء الموضوع في الفلوات.

ت\_ إن كانت الشجرة في رباط: فيجوز للداخل إلى الرباط تناولها، إلا إذا خصصها الغارس (الواقف) بالفقراء، وإن كان الأحوط أن يحترز عن تناولها إن كان غنيا، حتى ولو لم يعلم اختصاصها بالفقراء(٢).

# - الغراس في الأرض المستأجَرة أو المغصوبة:

أ\_ في الأرض المستأجَرة: إن وقف غراساً في أرض مستأجَرة ثم انتهت مدة الإجارة، فإن الغراس يصبح ملكاً للموقوف عليه، ولا يملكه الواقف(٣)، بل إن البعض ذهب إلى وجوب بقاء الغراس في الأرض المستأجَرة بالأجرة محافظة

<sup>(</sup>١) يُنظر: مختصر كتاب مباحث الوقف، الأبياني بك، ص٤٢ ـ ٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٦ ـ ٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية البجيرمي على متن الإقناع، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

على بقاء الوقف(١).

ب- في الأرض المغصوبة: أما في الأرض المغصوبة فلا يصح وقف الأشجار؛ لأن من شروط الموقوف الانتفاع به مع بقاء عينه، والغراس في الأرض المغصوبة يجب إزالته، فإذا أُزيل خرج عن الانتفاع به مع بقاء عينه، أما في الأرض المستأجرة فيصح - كما رأينا -، وكذلك في الأرض المستعارة والموصى له بمنفعتها؛ لأنه في هذه الحالات يضع الغراس بحق، لا يضعه تعدياً كما في المغصوبة (٢).

# - إجارة الأشجار الموقوفة:

إذا وقف رجل أشجاراً فلا يجوز للناظر تأجيرها لمن يُضرُّ بها، بل لا يجوز إكراء الشجر بحال من الأحوال، وإنما تُستغل الأشجار وتُصرف الغلة في مصارفها الشرعية (٣).

# - وقف الأشجار الصغيرة:

يجوز وقف الأشجار الصغيرة، وإن كانت لا تحمل آلثمار إلا بعد مدة (١)، فالموقوف يصح أن يُنتفع به حالاً أو مآلاً.

### - استبدال الثمار بثمار أخرى:

لو وُقف شجر نخل على مسجد ليُفطر به الصائمون في رمضان، وجاء رمضان ولم تحصل ثمرة التمر، فلا يصح بيع ثمرة النخل ليُشترى بثمنها تمراً، بل

<sup>(</sup>١) يُنظر: فتاوى الرَّملي، شهاب الدين الرَّملي، ٣/ ٦٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: فتاوى الرَّملي، ٣/ ٦٨ \_ ٦٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفتاوي الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٧٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٥٠ (مرجع سابق).

كل ثمرة تُصرف فيما وافقها(١).

\* \* \*

#### \* المطلب الثالث \_ وقف الحيوانات:

لا يخفى على أحد أهمية الثروة الحيوانية؛ فهي تؤمن لمالكيها فوائد جَمَّة (٢)؛ فمنها ما يستفاد من لحومها للطعام والغذاء، ومنها ما يستفاد من ألبانها وأصوافها، ومنها ما يكون وسيلة نقل \_ خاصة في الأماكن والطرقات غير المُعبَّدة، وكذلك في الصحراء \_؛ ولأجل ذلك فلا عجب أن تَطرَّق الفقهاء للحديث عن وقف الحيوانات،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ١/ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٢) وردت بعض هذه الفوائد في القرآن الكريم، نذكر منها على سبيل المثال:

١ ـ الاستفادة من أكل لحوم بعضها: قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ ا أَوَفُوا بِالْمُقُودُ أُجِلَّتَ
 لَكُم بَهِ بِمَدُ الْأَنْفَادِ إِلَّا مَا يُتّلَى عَلَيْكُمْ . . . الآية ﴾ [المائدة: ١] .

الاستفادة من ألبان بعضها: قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَكُونِ الْأَنْعَلَي لَعِبْرَةٌ نُسْقِيكُم يَمَّافِ بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ
 فَرْثِ وَدَمِ لَّبَنَّا خَالِعَمَا سَآبِغَا لِلشَّدرِينَ ﴾ [النحل: ١٦].

٣ \_ الاستفادة من بعضها بالركوب عليها وسيلة نقل: قال تعالى: ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢٢].

٤ ـ الاستفادة من أصواف بعضها للباس الدافئ: قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْفَامَ خَلَقَهَا لَكُمُ مِنْهَا فِيهَا دِفْ مُ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [النحل: ٥].

و ـ الاستفادة من بعضها بحمل المتاع عليها والبضائع: قال تعالى: ﴿ وَتَعْمِلُ أَنْقَ الْكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ المَالِمُ اللهِ اللهِ المَالمُلْمُ المَالِمُ اللهِ المَالمُولِيَّ المَالمُول

٦ ـ الاستفادة من مفرزات بعضها للشفاء من الأمراض: قال تعالى عن النحل: ﴿ يَغَرُّجُ مِنْ
 ثُطُونِهَا شَرَاتُ مُخْلِفُ أَلْوَنْهُ, فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسُ ﴾ [النحل: ٦٩].

خاصة وأن ركناً هاماً من هذا الدين هو الجهاد، كانت أهم وسائل القتال فيه الاستعانة بركوب الخيل للقتال عليها.

وفي هذا المطلب نوضح مذاهب الفقهاء في حكم وقف الحيوانات:

#### \* مذاهب الفقهاء:

المجيزون: يجوز وقف الحيوانات، ذهب إلى هذا القول أبو يُوْسف ومحمد من الحنفية، والمالكية والشافعية، والحنابلة، والشيعة الإمامية والزيدية، والظاهرية.

إلا أبا يوسف اشترط فيها أن تكون تابعة للعقار، أو ورد بها نص، ومحمد أجازها إن جرى بها عرف أو ورد بها نص، والظاهرية أجازوها في الخيل دون غيره(١).

#### الأدلة:

أ ـ استدل من أجاز وقف الحيوانات مطلقاً بالأدلة التالية:

# أولاً ـ من السنة :

١ - عن أبي هريرة على عن النبي على قال: «من احتبس فرساً في سبيل الله إيماناً

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٨. الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١، البيان، العمراني، ٨/ ٦٠. شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥. الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٧، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٤. البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٠ ـ ١٥٠، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣. شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٦، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥. المحلى بالآثار، ابن حزم، ٨/ ١٤٩ (مراجع سابقة).

واحتساباً، فإن سقيه وريَّه في ميزانه يوم القيامة».

وفي رواية: «فإن سقيه وروثه وبوله في ميزانه حسنات»(١).

٢ ـ عن أبي هريرة على قال: أمر رسول الله على بالصدقة، فقيل: "مَنعَ ابنُ جميل جميل وخالد بن الوليد وعباس بن عبد المطلب، فقال النبي على: ما ينقم ابن جميل إلا أنه كان فقيراً فأغناه الله ورسوله، وأما خالد فإنكم تظلمون خالداً؛ قد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله، وأما العباس بن عبد المطلب فعم رسول الله على فهي عليه صدقة، ومثلها معها»(١).

فالحديثان السابقان أصل في وقف ما سوى الأرض كالحيوانات(٣).

٣ ـ رُوي أن أم معقل ها أتت النبي الله إن أبا معقل وقف ناقة في سبيل الله، وإني أريد الحج، قال النبي الله «اركبيها؛ فإن الحج والعمرة في سبيل الله»(١).

ويشهد له ما في البخاري ومسلم عن أبي هريرة هذا: «أن رسول الله على أبي رأى رجلاً يسوق بدنة، فقال: اركبها، فقال: إنها بدنة، فقال: اركبها ويلك في الثانية أو الثالثة»(٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، والنسائي وأحمد (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري واللفظ له، ومسلم والبيهقي والدارقطني (تقدَّم تخريجه).

 <sup>(</sup>۳) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ١١٣/٨.
 التفريع، ابن الجلاب، ٢/ ٣١٠\_٣١١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند، والدارمي في السنن، وأبو داود في المناسك، والبيهقي في السنن الكبرى والحاكم في المستدرك (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه (تقدم تخريجه).

فالحديث حُجَّة على من منع وقف الحيوان(١).

### ثانياً \_ القياس:

الحيوانات عين، يجوز بيعها، ويمكن الانتفاع بها مع بقائها المتصل ـ سنذكر كيفية الانتفاع بها لاحقاً ـ فجاز وقفها قياساً على الدور والأراضي والعقارات(٢). ثالثاً ـ المعقول:

ا ـ ما جـاز وقفه تبعاً يجـوز وقفه منفرداً، كـالأشـجار توقف تبعـاً للأرض وتوقف منفردة عنها. وكذلك الحيوانات توقف تبعاً للأرض وتوقف منفردة عنها.

٢ ـ المقصود من الوقف: انتفاع الموقوف عليه، وهذا المعنى موجود في
 وقف الحيوانات، فجاز وقفها<sup>(٦)</sup>.

" - الحيوانات يمكن الانتفاع بها بتحبيس الأصل وتسبيل ثمرتها كالألبان والأصواف والبينض، وبهذا يمكن الانتفاع بها على الدوام؛ فلذا يجوز وقفها(٤)، كما يمكن الانتفاع من عينها بالركوب عليها وغير ذلك(٥).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البيان، العمراني ٨/ ٦٠ \_ ٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩\_ ٢٤٠. فتاوى الرَّملي، ٣/ ٢٦\_ ٢٧، المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠، فتاوى الرَّملي، ٣/ ٢٦ ـ ٢٧.
 الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٢ ـ ٦٧٣، البيان، العمراني، ٨/ ٦٠. الوسيط الغزالي، ٤/ ٢٣٩. شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٦. اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مرجع سابق).

ب \_ واستدل من أجاز وقف الحيوانات تبعاً للأرض بما يلي:

١ \_ من الأحكام ما يثبت تبعاً ولا يثبت مقصوداً كالشرب في بيع الأرض(١١).

Y \_ الحيوانات الموجودة في الأرض هي تبع للأرض في تحصيل ما هو مقصود من وقفها(٢)، وعليه فلو وقف بيتاً فيه كوارة عسل جاز، وصار النحل تبعاً للعسل، وكذلك لو وقف داراً وفيها حَمَام صار الحَمَام موقوفاً تبعاً للدار(٣)، ولو وقف ضيعة ببقرها وثيرانها وغنمها جاز، وصارت تلك الحيوانات وقفاً تبعاً للضيعة الموقوفة(١).

ت\_واستدل من أجاز وقف الحيوانات التي جرى عرف بوقفها بما يلي: 1\_ ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن (٥).

٢ ـ إذا جرى عرف بوقف حيوانات ولم يبطله نص، فهو جائز قياساً على
 الاستصناع<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، الجوهرة النيرة، العبادي، ٣/ ٣٦٥ ـ ٣٦٣ ـ ٣٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) موقوف على ابن مسعود (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٥ (مرجع سابق).

وعليه: فلو وقف ثوراً لإنزاء البقر لا يصح؛ لأنه وقف منقول لم يتعارفه الناس(١).

ث ـ واستدل من أجاز وقف الحيوانات التي ورد فيها نص كالخيل مثلاً:

بأنَّ وقف الحيوانات هو من قبيل وقف المنقولات، لا يجوز لأنه ينافي شرط التأبيد المطلوب من الوقف، غير أن هذا القياس يمكن العدول عنه بالاستحسان، ووجه الاستحسان الآثار المشهورة في جواز حبس الكراع والسلاح(٢).

وأهمها ما أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة هذي: قال رسول الله ﷺ: « . . . وأما خالد فإنكم تظلمون خالداً ؛ فقد حبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله (٣).

وجه الاستدلال: أن خالد بن الوليد<sup>(1)</sup> وقف خيله في سبيل الله، وأجازه رسول الله ﷺ، وكذلك فقد ورد أن طلحة وقف خيله في سبيل الله<sup>(0)</sup>، وأن خالد بن الوليد جمع ثلاث مئة فرس في خلافة عمر<sup>(1)</sup> مكتوب على لِمَاذِهِ \_ أفخاذه \_ حبس

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٦٣٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ - ٩٠٨، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٨. تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ٣/ ٧٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٤) خالد بن الوليد: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٥. الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٦) عمر بن الخطاب: أمير المؤمنين (تقدمت ترجمته).

في سبيل الله(١).

ويُلحق بالخيلِ: الإبلُ؛ لأن العرب تُقاتِل عليها وتحمل عليها السلاح، أما ما عداه فيبقى على الأصل من منع وقف المنقول(٢).

ولقوة هذا الحديث في الدلالة على جواز وقف الخيل منفردة (٣)، فقد جعله الحنابلة أصلاً يصح وقف الأشياء تبعاً له، كالسرج واللجام المصنوعين من الفضة، فهي وإن كانت عندهم لا يصح وقفها منفردة مستقلة، لكن يصح وقفها تبعاً للفرس، وتُباع ويُنفَق ثمنها في مصلحة الفرس كإطعامه مثلاً، وقيل: بل يُشترى بثمنها سرج ولجام (١٠).

ومع كل هذه الأدلة فهناك من مَنَعَ وقف المنقول، ومن ذلك الحيوانات بما فيها الخيول، ولنتعرف على أدلتهم فيما يلي مع بيان من يمثل هذا الرأي:

المانعون: وهم الحنفية، فأبو حنيفة مَنَعَ بإطلاق وَقْفَ الحيوانات، والصاحبان فيما إذا لم يَجْرِ عُرْفٌ بوقفها أو كانت مستقلة لا تابعة للأرض، ولم يرد نص بجواز وقفها، فتبقى على الأصل من ـ منع وقفها ـ كسائر المنقولات(٥)، وهو كذلك قول

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ \_ ٩٠٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٤٣ وما بعدها، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩١٠ - ٩١١، العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مراجع سابقة).

عند المالكية والحنابلة(١).

ودليل هـذا القول: أن الحيوانات لا تتأبـد، والوقف لا بد فيه من التأبيد، وما لا يتأبد لا يصح وقفه (٢)، ولم يُجز أبو حنيفة وقف الخيل والسلاح؛ لأنه منقول، ولم تجر العادة بوقفه (٣).

ورُدَّ على الحديث السابق الذي استدل به المجيزون بأنه: ليس فيه تصريح بأن خالداً وقف الكراع والسلاح، وإنما كان اللفظ (حبس)، فيحتمل أن قوله (حبسه)، أي: أمسكه للجهاد لا للتجارة؛ ولذا فلا يكون الحديث حُجَّة لما استدل به الطرف الآخر(1)، وليس أبو حنيفة وحدَه من قال بذلك(0).

يُنظر: (الـذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، جامع الأمهات، ابن الحاجب، ص٤٤٨ (مراجع سابقة).

وكذلك يصح عند الحنابلة وقف الحيوانات، وهو الصحيح من المذهب، وقيل لا يصح وقف غير العقار فيما رواه الأثرم وحنبل، غير أن الحارثي منع دلالة هذه الرواية، وجعل المذهب رواية واحدة، وهي صحة وقف غير العقار ومنه الحيوانات.

يُنظر: (الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٧، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٤) (مرجعان سابقان).

- (٢) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩١٠ \_ ٩١١ (مرجع سابق).
- (٣) يُنظر، العناية، البابرتي، ٦/٢١٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجعان سابقان).
  - (٤) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).
- (٥) الإمام تقي الدين ابن العيد (ت ٧٠٢هـ) تعقّب الاستدلال بهذا الحديث على كل ذلك بأن =

<sup>(</sup>۱) يصح عند المالكية وقف الحيوانات، بخلاف قول ضعيف عندهم بعدم الجواز على ما ذهب إليه ابن القصار، وحمل ابن رشد المنع الوارد فيما إذا وقف حيواناً على أناس بعينهم دون غيرهم.

وإن كان الكثير من الفقهاء قد فهم الحديث وشَرَحَهُ مستدلاً به على صحة وقف الحيوانات.

جاء في «سُبُلِ السَّلام»: «الحديث دليل على صحة وقف العين عن الزكاة، وعلى أنه يصح وقف العروض تُبدَّل وتُغيَّر، وعلى أنه يصح وقف العروض، وقال أبو حنيفة لا يصح؛ لأن العروض تُبدَّل وتُغيَّر، والوقف موضوع على التأبيد، والحديث حُجَّة عليه، ودلَّ على صحة وقف الحيوان؛ لأنها قد فسَّرت العتاد بالخيل»(۱).

ويقول أستاذنا الدكتور نـور الدين عتر (٢) «دَلَّ الحـديث على جـواز وقف الدروع، والسلاح، والدواب.

وجه الدلالة: أن سيدنا عمر بعثه النبي على الصدقة»، أي: جابياً للزكاة؛ لأن صدقة التطوع لا يُرسل لها جباة، فقال خالد: ليس عليَّ في أدراعي وأعتادي زكاة، والأدراع جمع درع، وهو كالثوب يُصنع من سلاسل المعدن لوقاية المحارب، والأعتاد جمع عتد، وهو ما يُعده الرجل من السلاح والدواب، فظنوا أن خالداً يمنع الزكاة، وأنها للتجارة، فرفعوا الأمر إلى النبي على فقال: "إنكم

القصة محتملة لما ذكر المجيزون ومحتملة لغير ذلك، فلا ينتهض الاستدلال بها على شيء مما ذُكر، ويحتمل أن يكون تحبيس خالد إرصاداً، أي: عدم تصرف، ولا يكون وقفاً. يُنظر: (إعلام الأنام، د. عتر، الأسرة والمعاملات، ص١٩٠).

<sup>(</sup>إعلام الأنام، شرح بلوغ المرام، من أحاديث الأحكام، أ. د. نور الدين عتر، مكتبة الفرفور ومكتبة دار اليمامة، دمشق، ط٧، د. ت).

<sup>(</sup>١) سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) د. نور الدين عتر: من علماء مدينة حلب في سورية، من المعاصرين، له تصانيف وشروح عديدة في الحديث والتفسير، رئيس قسم علوم القرآن والسنة في كلية الشريعة بجامعة دمشق.

تظلمون خالداً؛ قد احتبس أدراعه وأعتاده»، أي: وقفها «في سبيل الله» قبل حَوَلانِ الله ولا تعليها، فلا زكاة فيها، وذلك دليل جواز وقف هذه الأشياء، وكذا المنقولات التي يُنتفع بها دائماً كالشجر، والأثاث، والكتب»(١).

ولا ننسى \_ حين ذكرنا وجه الاستدلال بهذا الحديث عند المجيزين لوقف المنقول \_ ما ترجم له البيهقي عند ذكر هذا الحديث بقوله: «باب الحبس في الرقيق والماشية والدابة»(٢).

وأما الجواب على ما ذكره المانعون من أن وقف الحيوانات لا يتحقق فيه شرط التأبيد، ففيه نظر؛ لأن الانتفاع من الحيوانات مع تناسلها وحلول ذريتها ونسلها مكان الميت منها يجعل ذلك بمثابة بقاء لها وتأبيد، فالقطيع من الأغنام يتكاثر فلا يضره موت البعض أو موت الأصلِ الموقوف؛ لأن نَسْلَهُ يكون بمثابة استمرار وبقاء له.

# الترجيح:

ومن سرد الأدلة يظهر بجلاء ووضوح قوة أدلة الجمهور المجيزين لوقف الحيوانات، وضعف أدلة المانعين، مما يُرجح جواز وقف الحيوانات، وهذا الجواز ينبغي أن يكون بإطلاق دون تقييد بما جرى العرف بوقفه؛ لأن مجرد وقفه من قبل البعض يُعدُّ عرفاً؛ فالعرف في الوقف لا يُشترط أن يكون تعارف الصحابة والتابعين والمجتهدين من أثمة الدين، بل يكفى مطلق التعارف بما في ذلك تعارف العوام (٣).

<sup>(</sup>١) إعلام الأنام، د. عتر/ المعاملات والأسرة، ص١٩٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، كتاب الوقف، ٦/ ١٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٤٠ (مرجع سابق).

كما ينبغي ألا يقيد بأن تكون الحيوانات الموقوفة تابعة للأرض؛ لأن ما جاز وقفه تبعاً جاز وقفه منفرداً كالأشجار (١)، ولحديث خالد المتقدم؛ حيث وقف خيله دون أن تكون تابعة للأرض (٢)، ولعموم الأحاديث التي استدل بها المجيزون لوقف الحيوانات بإطلاق (٣).

وفيما يلي نبين وجوهاً عِدَّة للانتفاع بوقف الحيوانات، مما يحقق مصلحة ثابتة ويحقق مقصود الوقف، وهو انتفاع الموقوف عليه (١٠)، فيكون ذلك مؤكداً لما ترجَّح من صحة وقف الحيوانات بإطلاق.

### بعض وجوه الانتفاع من الحيوانات الموقوفة:

١ ـ الانتفاع منها بالركوب عليها وحمل المتاع عليها: ومن الحيوانات التي تصلح لهذه المنفعة: الخيل، والحمير، والإبل، والبغال وغيرها(٥).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠. فتاوى الرَّملي، ٦/ ٢٦ ـ ٢٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه (تقدم تخريجه).

 <sup>(</sup>۳) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ١١٣/٨، التفريع، ابن الجلاب، ٢/ ٣١٠- ٣١١.
 البيان، العمراني، ٨/ ٦٠ ـ ٦١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩ ـ ٢٤٠، الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧. فتاوى الرَّملي، ٣/ ٢٦ ـ ٢٧، المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: شرح فتح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٢.

حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ ـ ٢٧٥، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٣٣٩ ـ ٢٤٠. و حاشية إعانة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤ ـ ٣١٥ ـ ٣١٦، البيان، العمراني، ٨/ ٦٠ ـ ٦١. =

٢ ـ الاستفادة منها وسيلةً للجهاد في سبيل الله: وهذا ما جعل الظاهرية يجيزون
 وقف الفرس دون غيره؛ لأنه يُستخدم للجهاد في سبيل الله(١).

٣ ـ الاستفادة من غلَّة ونتاج هذه الحيوانات: فالبقر يستفاد من لبنها، ويمكن أن يباع نسلها، والمواشي يستفاد من لبنها وصوفها ووبرها ونسلها، والدجاج يستفاد منه في البيض(٢).

٤ ـ الاستفادة من بعضها في إكثار نسلها: كالثور يوقف للنزوان ـ للإطراق (٣) ـ ليكثر به نسل الأبقار، وخصوصاً إذا كانت الأبقار بدورها موقوفة.

الاستفادة من بعضها في الصيد والحراسة، كالكلب، والفهد، والباز المعلَّمة (٤)، كما يجوز بيع الفهد والصقر المعلَّم، وما في معناهما كالشاهين (٥).

<sup>=</sup> نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: المحلى، ابن حزم، ٨/ ١٤٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٨، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٤٠، شرح فتح الجليل، عليش، ٨/ ١١١.

الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ ـ ٢٧٥، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٣٩ ـ ٢٧٥.

روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤ وما بعدها، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٤٣ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ ـ ٢٧٥، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧.
 الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٠ وما بعدها، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٦٧٥ (مرجع سابق).

وهذه الوجوه من الانتفاع بالحيوانات الموقوفة يمكن أن يباشرها الموقوف عليهم، أو أن تُستثمر لصالحهم، أو تباع غلَّتها ونسلها وتُصرف إليهم قيمة ذلك.

ويمكن لنا أن نتخيل وجوها أخرى للانتفاع بالحيوانات الموقوفة لم يذكرها الفقهاء ولا نرى مانعاً منها، وهي تُحقق نفعاً في وقتنا الحالي، ومن ذلك:

١ ـ الانتفاع من الحيوانات الموقوفة على اختلاف أجناسها بعرضها على طلبة العلم، خصوصاً ممن يختصون بعلوم الحيوانات ودراسة طباعها، وعرضها على العامة ليزدادوا إعجاباً ببديع خلق الله ويتفكروا في عظيم صنعه.

٢ ـ الانتفاع من الحيوانات الموقوفة بجمعها فيما يُعرف ب: (حديقة الحيوانات)، حيث تُؤمَّن لها الرعاية الصحية والغذائية التامة، مع إعطائها أمكنة واسعة للتجول دون حبس ضيق لها، مع توفير البيئة الملائمة لمكان وجودها في الطبيعة؛ كالماء للأسماك والثلوج للبطريق والأشجار للقرود وغير ذلك.

٣ ـ وهذه الطريقة من الانتفاع تصلح للحيوانات التي لا يستفاد من لحومها
 ونتاجها، أكثر من غيرها.

ولنا على جواز وقفها دليل جواز بيعها، فقد صرَّح المالكية بجواز بيع «الهر» و«السبع للجلد»(١) زيادة على الأمثلة السابقة كالصقر والفهد والشاهين عند الحنابلة(٢) وغيرهم.

وكيفية الانتفاع بهذه الحيوانات في الوجهين السابقين تكون بدخول الفقراء والمساكين وطلبة العلم الشرعي وغيره مجاناً إليها، ودخول غير أولئك برسوم

<sup>(</sup>١) يُنظر: التاج والإكليل، المواق، كتاب البيوع، ٦/ ٧١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٦٧٥ (مرجع سابق).

دخول معقولة، تُصرف على الحيوانات ذاتها لرعايتها وإطعامها، وما زاد من ذلك يمكن أن يُشترى به مثلها ويُضم إليها، أو يُصرف للفقراء والمساكين ممن هم مستحقون للانتفاع بالموقوف.

### \* ملاحظات تتعلق بوقف الحيوانات:

١ - يصح وقف الحيوان الصغير حتى ولو كان لا يمكن الانتفاع به حالاً، بل
 يكفي أن يكون قابلاً للانتفاع به في المستقبل، كالحمار الصغير والثور الصغير،
 لا يُنتفع به في الحال بل في المآل، ويصح وقفه(١).

٢ - نفقة البهائم تكون من حيث شرط الواقف<sup>(٢)</sup>، وإلا فمن غلاًتها
 ونتاجها.

٣ ـ لو وقف أغناماً أو غيرها من بهيمة الأنعام فأولادها وَقفٌ معها(٣)، وكذلك صوفها ولبنها الموجود فيها إلا إذا استثناه الهاقف(٤).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤\_ ٣١٥.

حاشية الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٦٩، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٩. شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٧٥.

البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٠ وما بعدها، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٦٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٥٥٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٦، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مرجعان سابقان).

٤ ـ يصح وقف الثور للإنزاء ـ للإطراق ـ وإن كان لا تصح إجارته (١١)؛ لأنه يُغتَفَرُ في القربة ما لا يُغتَفَرُ في المعاوضة (٢)، والوقف قُرْبَةٌ، والإجارة معاوضةٌ، فيُغتفر في الوقف ما لا يُغتفر في الإجارة، وهذا ما نص عليه الشافعية والحنابلة (٣).

أخرجه البخاري، كتاب الإجارة، باب عسب الفحل، برقم (٢١٦٤) (صحيح البخاري، ٢/ ٧٤٤) (مرجع سابق).

النسائي، كتاب البيوع، باب بيع ضراب الجمل، برقم (٤٦٨٤) (سنن النسائي، ٧/ ٣٥٦) (مرجع سابق).

الترمذي، كتـاب البيوع، باب كـراهيـة عسب الفحـل، برقم (١٢٧٣) (سنن الترمذي، ٣/ ٣٧٠) (مرجع سابق).

أبو داود، كتاب البيوع، باب في عسب الفحل، برقم (٣٤٢٩) (سنن أبي داود، ٣/ ٢٦٧) (مرجع سابق).

ابن ماجه، كتاب التجارات، باب النهي عن ثمن الكلب وعسب الفحل برقم (٢١٦٠) (سنن ابن ماجه، ٣/ ١٩) (مرجع سابق).

الحاكم، كتاب البيوع، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط البخاري ولم يخرجاه (المستدرك، ٢/ ٤٢) (مرجع سابق).

وكذلك فإن من أسباب عدم جواز إجارة الفحل للإنزاء للبقر أنه لا يمكن فيه تسليم المنفعة. يُنظر: (الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠) (مرجع سابق).

- (۲) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٦، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧ (مرجعان سابقان).
- (٣) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠. =

<sup>(</sup>١) لحديث النبي ﷺ الصحيح عن ابن عمر ﷺ: (نهى رسول الله ﷺ عن عسب الفحل)، أخرجه البخاري، والنسائي، والترمذي، وأبو داود، وابن ماجه، والحاكم.

أما الحنفية فلا يصح عندهم وقف الثور للإنزاء، والسبب في ذلك أنه ليس من المنقولات التي تعارف الناس وقفها(١)، وليس بقُرْبَة مقصودة(٢).

٥ ـ ما يصنع بالحيوانات الهرمة والعاجزة الموقوفة:

لو أن الدواب الموقوفة ضعُفت فلم تَعُد صالحة للانتفاع بها فيما وُقِفَت لأجله، أو هرمت وأشرفت على الموت، ولم تَعُد تَفي بغرض الواقف، ماذا يصنع بها؟.

قال الفقهاء من المذاهب الأربعة: يجوز بيعها عندئذ، ويُشترى بثمنها دواب من جنسها تكون وقفاً مكانها، فإن لم يَكفِ ثمنها لشراء المثل فإنه يكون جزءاً من ثمن المثل، بعد أن يضاف إليه من غلَّة الوقف، أو من بيع حيوانات أخرى موقوفة هَرِمَة ما يكفي لشراء المثل(٣).

ثم إن الحنفية والمالكية جعلوا بيعها جائزاً إذا كثرت وأُضَرَّت بالصدقة، ولم

روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٦، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧.
 الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٦٣٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٧. شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، المدونة الكبرى، مالك، ٤/ ٤١٨. النتاج والإكليل، الموَّاق، ٧/ ٦٣٠، حاشية الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٨.

شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٤/ ٢٩١، أسنى المطالب، الأنصاري، ٢/ ٤٧٠ (مراجع سابقة).

تَعُد تكفيها المؤونة والنفقة، فيباع بعضها من كبار السن ليُنفق منه على الآخرين(١١).

وجعل المالكية في معنى الهرم والعجز: ما لو أصابها داء أو مرض أخرجها عن صلاحيتها، كالفرس إذا كَلِبَ، والكَلَبُ: هو فَقْدُ الإلهام، فإذا أصاب الفرس فإنه لا يأكل ولا يشرب وتَحْمَرُ عيناه، ويَعَضُ كلَّ من يقترب منه، ومثل الكلَب: المرض(٢).

أما الشافعية فقد اشترطوا في الحيوان الموقوف لشيء ألا يُستخدم في غيره، كيلا تنقص منفعته، فإذا عجز عن أداء ما وُقِف له جاز استعماله في غير ذلك، فإذا أشرف على الموت ذُبحَ للضرورة، وفَعَلَ الحاكم في لحمه ما يراه مصلحة، فقد يشتري بثمن اللحم حيواناً من جنسه ويكون وقفاً مكانه، هذا إذا قُطِعَ بموته، وإلا فلا يُذبَح حتى ولو خرج عن الانتفاع(٣).

ولو وقف دابة على رِباط فخرب الرِّباط(١) واستغنى الناس عنها، فإنها تُربَط في أقرب الرِّباطات(٥).

والخلاصة أن الفقهاء جميعاً لا يقولون بتعطيل منفعة الحيوان الموقوف إذا

<sup>(</sup>١) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨، فتح العلي المالك، عليش، ٢/ ٢٦٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: المدونة الكبرى، مالك، ٤/ ٤١٨، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١. حاشية العدوي، ٢/ ٢٦٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أسنى المطالب، الأنصاري، ٢/ ٤٧٠، حاشية الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) الرِّباط: مكان للعبادة (تقدم شرحه).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

كَبِرَ أو هَرِمَ أو مَرِضَ، بل يقولون بالاستفادة منه لصالح ما وُقِفَ لأجله، إما ببيعه وشراء المثل، أو إنفاق ثمنه على الدواب الأخرى الموقوفة، أو بذبحه وبيع لحمه وصرف ثمنه في مصالح الوقف إن كان مأكول اللحم.

\* \* \*

# \* المطلب الرابع - وقف الكتب:

تُعدُّ الكتب من أهم وسائل المعرفة، إن لم نقل أهمها على الإطلاق؛ وذلك لأنها هي التي أثبتت وعلى مدى العصور وفاعليتها وأثرها في المجتمعات، تنقل لهم تراث وحضارة الماضي، وتسجل لهم إنتاج وعصارة فكر الحاضر، وتضيف لهم إرثاً حضارياً للمستقبل، فلقد كانت من أهم وسائل اكتساب العلوم والمعارف مدوَّنة موقَّقة محفوظة من النسيان والتغيير، ولم تكن مقتصرة على نوع من أنواع العلوم دون آخر، بل شملت المؤلفات والكتب جميع النواحي العلمية: الدينية منها والاقتصادية والتاريخية والسياسية والأدبية وغير ذلك.

ولذا كان لزاماً علينا أن نُفرد لها مطلباً يتناول حكم وقفها عند الفقهاء: الفرع الأول ـ مذاهب الفقهاء:

انقسم الفقهاء إلى قسمين حول صحة وقف الكتب أو عدم صحة وقفها: الفريق الأول: المانعون الذين لم يجيزوا وقف الكتب(١):

ويمثل هذا الفريق الإمام أبو حنيفة وصاحبه أبو يوسف(٢)، ومن مذهبهم

<sup>(</sup>١) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩.

ورد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) أبو حنيفة وأبو يوسف: (تقدمت ترجمتهما).

محمد بن سلمة<sup>(١)</sup>.

وحجتهم في ذلك واضحة: أما أبو حنيفة فلم يُجز في الأصل وقف المنقول بإطلاق، والكتب من ضمن المنقول لأنها لا تتأبد (٢)، وأبو يوسف وإن أجاز وقف المنقول لكنه اشترط أن يرد في جوازه نص كالكراع والسلاح، أو أن يكون موقوفا تبعاً للعقار (٣)، وما ذهب إليه أبو حنيفة وأبو يوسف ومن معهما ضعيف (٤) والفتوى بخلافه (٥).

جاء في «بدائع الصنائع» للكاساني (١): «وأما وقف الكتب فلا يجوز على أصل أبى حنيفة» (٧).

وجاء في «رد المحتار» لابن عابدين (<sup>(۱)</sup>: «والكتب والمصحف منعه أبو يوسف وأجازه محمد» (<sup>(۱)</sup>).

<sup>(</sup>١) محمد بن سلمة: من الحنفية، مات سنة ٢٧٨هـ. (البناية، العيني، ٦/ ٩١٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦.

البناية، العيني، ٦/ ٩٠٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤.

رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩١٠، العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) الكاساني (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٧) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) ابن عابدين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٩) رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجع سابق).

الفريق الثاني: المجيزون الذين أجازوا وقف الكتب:

ويمثل هذا الفريق جمهور الفقهاء: محمد من الحنفية وبرأيه يُفتى في المذهب(١)، وهو الصحيح(٢)، وأكثر فقهاء الأمصار عليه(٣)، وتابعه على ذلك من الحنفية نصر بن يحيى(١)، وأبو جعفر الهنداوي(٥)، والفقيه أبو الليث(١).

وكذلك ذهب إلى الجواز: المالكية في المعتمد عندهم(٧)......

<sup>(</sup>۱) يُنظر: تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١٢٢، البناية، العيني، ٦/ ٩١٠. العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٧، درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) نصر بن يحيى: من كبار علماء الحنفية، أخذ الفقه عن أبي سليمان الجوزجاني، كان تلميذاً للحسن بن زياد تلميذ أبي حنيفة، روى عنه أبو غياث البلخي، مات سنة ٢٦٨ ببلخ. يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص٣٦٣، الجواهر المضيئة، أبو الوفا، ٣/ ٥٤٦) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) أبو جعفر الهنداوي: هو محمد بن عبدالله بن محمد بن عمر، يقال له: أبو حنيفة الصغير، تفقه على أبي بكر المعروف بالأعمش، كان أستاذ الفقيه أبو الليث، حدث ببلخ ومات ببخارى سنة ٣٩٢هـ وعمره ٦٢ سنة.

يُنظر: (الجواهر المضيئة، أبو الوفا، ٢/ ١٩٢ ـ ١٩٣ برقم (١٣٤٥)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) أبو الليث: نصر بن محمد بن أحمد بن إبراهيم، السمرقندي، الفقيه الحنفي، المفسر الزاهد، أخذ عن أبي جعفر الهنداوي، له تصانيف كثيرة منها: تفسير القرآن، والنوازل من الفتاوى، وخزانة الفقه، توفى سنة ٣٧٣هـ.

يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص٣٦٢، الأعلام، الزركلي، ٨/ ٣٤٨) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

والشافعية(١) والحنابلة(٢).

واستدل أصحاب هذا الفريق على ما ذهبوا إليه بما يلي:

١ ـ القياس على جواز وقف المصاحف، والعلة المشتركة بين الكتب والمصاحف: أن كلاً منها يُقتنى للعلم والتعليم في الدين (٣).

٢ ـ العُرْف: وهو حُجَّة يُترَكُ به القياس(٤)، وقد جرى التعامل بوقف عدد من المنقولات كالفأس والقدوم والمنشار، ومما جرى العُرف بوقفه: الكتب والمصاحف(٥).

قال الزيلعي(٦): «وعن نصر بن يحيى أنه وقف كتبه إلحاقاً لها بالمصحف،

<sup>=</sup> وفتح العلي المالك، عليش، ٢/ ٢٤٤ (فتح العلي المالك، عليش، دار المعرفة، بيروت، د. ط\_د. ت).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤، والمجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢١ (مرجعان سابقان).

كشف المخدرات، البعلي، ٢/ ٤٤ (كشف المخدرات والرياض المزهرات شرح أخصر المختصرات، عبد الرحمن البعلي، توفي ١١٩٢، منشورات \_ المؤسسة السعيدية الرياض \_ صاحبها فهد السعيد، د. ط ـ د. ت. تحقيق: عبد الرحمن حسن محمد من علماء الأزهر).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٦، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) الزيلعي: هو عثمان بن علي أبو محمد، فخر الدين، كان مشهوراً بمعرفة الفقه والفرائض=

من حيث إنها تُمسك للدين تعليماً وتعلماً وقراءة، وأكثر الفقهاء أخذوا بقول محمد»(١) أي: في جواز وقفها.

وجاء في «الجوهرة النيرة»: «ويجوز وقف ما فيه تعامل من المنقولات كالفأس والمرو والقدوم والمنشار والجنازة وثيابها والقدور والمصاحف والكتب، وعند أبي يوسف لا يجوز، وأكثر فقهاء الأمصار على قول محمد»(٢).

وقال الدسوقي: «والكتب يصح وقفها على المذهب، فهي مما فيه الخلاف؛ وذلك لأن الخلاف عندنا جارٍ في كل منقول، وإن كان المعتمد صحة وقفه، خلافاً للحنفية»(٣).

وقال النووي(؛): «يجوز وقف العقار والمنقول كالعبيد والثياب والدواب والسلاح والمصاحف والكتب...»(٥).

وقال البهوتي (٢): «ولا يصح الوقف إلا بشروط خمسة: أحدها: أن يكون في عين معلومة يصح بيعها، غير مصحف؛ فيصح وقفه وإن لم يصح بيعه على

<sup>=</sup> حنفي، وضع شرح كنز الدقائق المسمى (تبيين الحقائق). توفي سنة ٧٤٣هـ. يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص١٩٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) النووي: من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤ (مرجع سابق).

ما فيه من خلاف، فيصح وقف المصحف وكتب العلم ونحوه»(١١).

وبعد هذه النقول نرى أن حجة الفريق الثاني أكثر وضوحاً، وأقرب للمصلحة العامة، خصوصاً وأن العرف ومنذ القدِم جرى بوقف الكتب والمكتبات \_ كما سنرى لاحقاً \_، مما يرجح مذهب الفريق الثاني القائلين بجواز وقف الكتب، وهو مذهب جمهور الفقهاء.

## الفرع الثاني \_ ضوابط في وقف الكتب:

يحسن هنا إيراد بعض الضوابط التي تخدم عملية وقف الكتب، لتقوم بدورها الفعال في خدمة الشعوب، وهذه الضوابط في أغلبها مستوحاة من أقوال الفقهاء، ومن هذه الضوابط:

1 - في عملية إعارة الكتب الموقوفة: لا مانع من أخذ بطاقة الشخص المستعير تذكرةً لإعادة الكتاب؛ حفاظاً على الكتب من الضياع، ولتتم من خلال هذه البطاقة (جواز سفر، وثيقة رسمية تُثبت هوية حاملها) ملاحقة ومطالبة المستعير الذي يتخلف عن إعادة الكتب الموقوفة دون عذر مقبول.

وهذا ما أشار إليه العلامة ابن عابدين (٢). رحمه الله حين قال: «وقف كتب وشرط الواقف أن لا تعار إلا برهن . . . والذي أقول في هذا: إن الرهن لا يصح بها ؛ لأنها غير مضمونة في يد الموقوف عيه ، ولا يقال لها عارية أيضاً ، بل إن الآخذ لها إن كان من أهل الوقف استحق الانتفاع ويده عليها أمانة ، فشرط أخذ الرهن عليها فاسد ، وإن أعطى كان رهنا فاسداً ، ويكون في يد خازن الكتب أمانة ، هذا إن

<sup>(</sup>١) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

أُريدَ الرهن الشرعي، وإن أُريدَ مدلوله لغة، وأن يكون تذكرة، فيصح الشرط لأنه غرض صحيح، وإذا لم يُعلم مراد الواقف فالأقرب الحمل على اللغوي تصحيحاً لكلامه، وفي بعض الأوقاف يقول: لا تخرج إلا بتذكرة فيصح، ويكون المقصود أنَّ تجويز الواقف الانتفاع مشروط بذلك. . . فيطالبه الخازن بردِّ الكتاب»(١).

٢ ـ لا مانع من إخراج الكتب من المسجد، وأن تُقرأ في موضع آخر،
 فلا تكون الكتب الموقوفة مقصورة على المسجد دون غيره، إلا إذا شرط الواقف أنها لا تخرج إلى البيوت حفاظاً عليها من الضياع، فعند ذلك يُتبع شرط الواقف.

قال الكاساني (٢): «وإن وُقف على المسجد جاز، ويُقرأ فيه وفي موضع آخر، فلا يكون مقصوراً عليه» (٣).

قال ابن عابدين (1): «وفي بلادنا يشترط الواقف ألا يُخرج من موضعه إلا لمراجعة، فلا تردد حينئذ في عدم الجواز إلا للمراجعة، فلا يجوز أخذ الطالب منه كرَّاسة ولا جزءاً بالأولى مراعاة لشرط الواقف، مع أن الطلبة يأخذونه إلى بيوتهم ويقرؤون ويطالعون فيه مع أن مراد الوقف حفظ الكتب عن الضياع، ولم نر من يتجنب ذلك من زماننا» (٥).

٣ ـ من يستعير الكتاب لا يحق له أن يعير هذا الكتاب لغيره، لكن لهذا الغير

<sup>(</sup>١) رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٢٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الكاساني: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، ويُنظر مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٩ (مرجع سابق).

أن يأخذه منه إن كان من المستحقين للوقف، إلا إذا كان الكتاب موقوفاً على شخص بعينه، فإنه يجوز له إعارة هذا الكتاب وتأجيره، زيادة على القراءة فيه، إلا إذا صرّح الواقف بأنه وقفه عليه للقراءة فقط دون حق إجارته، فلا تجوز إجارته عند ذلك.

جاء في «فتح العلي المالك»: «وسُئل أبو الإرشاد العلامة سيدي علي الأجهوري<sup>(۱)</sup> عمن وُقف عليه كتب ينتفع بها، فهل له إعارتها أم لا؟ فأجاب: بأنه ليس له إعارتها، وأما إن وقفها لانتفاع الناس بها، فأخذ رجل كتاباً منها لينتفع به، فليس له أن يعيره، ولكن لغيره أن يأخذ منه على أنه مستحق ومن جملة الموقوف عليهم، لا على وجه العارية»(۱).

وجاء في «الفواكه العديدة»: «ومنه إذا وقف عليه كتاباً أو مصحفاً، جاز له أن يقرأ فيه ويعيره ويؤجره، وإذا وقف عليه ليقرأ فيه فهل له أن يؤجره لمن يقرأ فيه؟ إن قلنا يملكه جاز، وإلا فلا، فإن شرط أن يقرأ فيه ولا يؤجره لم يجز له إجارته»(٣).

٤ ـ يجب على المستعير أن يحافظ على الكتاب الموقوف من الإتلاف أو التمزيق أو التشويه، ومن ذلك الكتابة على صفحات الكتاب بما يُعرف
 ب: (التحشية) من ذكر ملاحظات القارئ واستنتاجاته والنقاط الهامة في نظره،

<sup>(</sup>۱) الأجهوري: علي بن محمد بن عبد الرحمن بن علي، أبو الإرشاد، نور الدين الأجهوري فقيه مالكي، من العلماء بالحديث، وُلد بمصر ٩٦٧ه وتوفي بها سنة ١٠٦٦ه، من كتبه: شرح الدرر السنية، ومواهب الجليل، وغاية البيان، وفضائل رمضان.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٥/ ١٣ ـ ١٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) فتح العلي المالك، عليش، ٢/ ٢٤٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢١ (مرجع سابق).

مما يؤدي إلى تشويه صورة الكتاب وتشويش ذهن القراء الذين يستعيرون الكتاب من بعده.

ويُستثنى من هذا المنع: الحالة التي تقتضيها المصلحة لتصحيح خطأ أو إيضاح لازم بما يعود على الكتاب بمزيد الفائدة.

جاء «في الفواكه العديدة»: «سُئل ابن حجر عن التحشية في الكتب الموقوفة، فأجاب: القياس منع ذلك، إلا أنه إذا اقتضت المصلحة خلافه، فحينئذ لا يبعُد جوازه إن اقتضتها المصلحة، بأن كان الخط حسناً، وعاد منها مصلحة على الكتاب المحشى عليه لتعلُّق بما فيه تصحيحاً أو بياناً أو إيضاحاً أو نحو ذلك، مما يكون سبباً لكثرة المطالعة فيه للناس، وانتفاعهم به؛ لأن الواقف لو اطَّلع على ذلك لأحبَّه؛ لما فيه من تكثير الثواب له بتعميم النفع لوقفه، ومتى انتفى شرط ما ذكرت لم تجُز للتحشية، وهذا كله ـ وإن لم أره منقولاً ـ لكن كلامهم يدلُّ عليه وتمامه فيه»(١).

لا يُشترط عند وقف الكتب أن يحدد الواقف المكان والأشخاص المستحقين للوقف، وكيفية استخدام الكتب؛ لأنها معلومة بداهة، فالكتب توقف للقراءة، وما لم يحدّد مكان فلا يقيدها مكان.

جاء في «الفواكه العديدة»: «من الأشياء ما لا يحتاج إلى ذكر المصرف؛ لأنه معلوم بالضرورة، فإذا قال وقفت هذا المصحف أو الكتاب، فإنه معلوم بالضرورة أنه موقوف للقراءة فيه وإن لم يذكر على قارئ أو يخصّه بمكان، وكذلك إذا قال: وقفت هذا البئر، فإنه معلوم بالضرورة أنها لمن يشرب منها، وإن لم يخصّ بها قوماً من الناس»(۲).

<sup>(</sup>١) الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٥٣٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٤٥ (مرجع سابق).

7 ـ لا يصح وقف كتب التوراة والإنجيل؛ لأنها محرَّفة ومبدَّلة، وما فيها ليس بثابت يقيناً، وبهذا يكون في وقفها إفساد وإضلال، ومعصية لله، والوقف شُرِعَ للتقرب إلى الله، فلا يصحُّ وقفها، كما لا يصح وقف كتب الإلحاد والضلال، ويلحق به في زماننا الكتب المبتذلة التي تتحدث عن السِّحر، أو الجنس بطريقة مبتذلة، أو المجلات التي تضم صوراً تحوي العريَّ والمجون، كمجلات عرض الأزياء التي تضم في صفحاتها صوراً فاضحة تكشف العورات المحرَّمة.

قال النووي(١): «فإن وقف على كتب التوراة والإنجيل لم يصح، يصح وقف كتب الفقه والعلم والقرآن... ولا يصح على معصية ككتب التوراة والإنجيل؛ لأن ذلك معصية؛ فإن هذه الكتب منسوخة مبدَّلة»(١).

وجاء في «حاشية البيجوري<sup>(٣)</sup> على متن أبي شجاع<sup>(٤)</sup>: «يُشترط في الوقف ألا يكون في محظور أي لا يكون في معصية؛ لأن الوقف شُرِعَ للتقرُّب، فهو مضادٌ للمعصية، ومن ذلك كتب التوراة والإنجيل المبدلين، والسلاح لقاطع طريق، فلا

<sup>(</sup>١) النووي: من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٨ ـ ٢٥١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) البيجوري: إبراهيم بن أحمد البيجوري المصري الفقيه، وُلد قبل ٧٥٠ه، أخذ عن الشيخ جمال الدين الإسنوي، ورحل إلى حلب، ولازم البلقيني، مهر في الفقه، كان شافعياً يسرد الروضة حفظا، توفي في رجب سنة ٨٢٥ه في القاهرة.

يُنظر: (طبقات الشافعية، ابن شهبة، ٢/ ٣٩٩، ترجمة رقم (٧٥٦)) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) أبو شجاع: القاضي شهاب الدين أحمد بن الحسين بن أحمد، الشافعي، مؤلف غاية الاختصار في الفقه الشافعي، وشرح إقناع الماوردي، توفي سنة ٥٩٣هـ.

يُنظر: (الكنى والألقاب، تأليف الشيخ عباس القمِّي، مؤسسة الوفاء، بيروت، ط٢، ١٤٠٣هـ ينظر: (الكنى والألقاب، تأليف الشيخ عباس القمِّي، مؤسسة الوفاء، بيروت، ط٢، ١٤٠٣هـ الممار، ١٤٠١م.

يصح وقف ذلك»(١).

وقال البهوتي (٢): «ولا يصح الوقف على كتابة التوراة والإنجيل، ولو كان الوقف من ذمي؛ لوقوع التبديل والتحريف. . . وكذا كتب البدعة (٣).

وقال أيضاً: «يصح وقف المصحف غير نُسَخِ التوراة والإنجيل وكتب زندقة وبردَع مُضِلَّة، فلا يصح الوقف على ذلك؛ لأنه إعانة على معصية»(١٠).

واستدلوا على عدم جواز وقف تلك الكتب: «بأن النبي على حين رأى مع عمر بن الخطاب (٥) صحيفة فيها شيء من التوراة، وقال: أفي شك أنت يا ابن الخطاب؟ وفي رواية: أمهتوكون أنتم؟ والله لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي، وفي رواية: ألم آت بها بيضاء نقية» (٢٠)؟.

<sup>(</sup>١) حاشية البيجوري على متن أبي شجاع، ٢/ ٨٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) البهوتي: من الحنابلة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الروض المربع، البهوتي، ص٣٥٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) عمر بن الخطاب: أمير المؤمنين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في مسنده برقم (١٥١٩٥) (مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبدالله الشيباني، مؤسسة قرطبة، القاهرة، تعليق شعيب الأرناؤوط) (مسند الإمام أحمد، ٣/ ٣٨٧) (مرجع سابق).

وأخرجه البيهقي في شعب الإيمان برقم (١٧٦) (شعب الإيمان: أبو بكر أحمد بن الحسن البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هـ)، ح١/ ١٩٥.

وهو ضعيف: قال عنه في مجمع الزوائد «رواه أحمد وأبو يعلى البزار، وفيه مجالد بن سعيد، ضعَّفه أحمد ويحيى بن سعيد وغيرهما». (مجمع الزوائد ومنع الفوائد، نور الدين=

فلو لا أن ذلك معصية ما غضب رسول الله على منه(١).

٧ ـ على من يشتري كتاباً قديماً أن يتأكد من عدم كتابة إشعار بالوقف على ذلك الكتاب تدل على أنه موقوف، وإن وجدها بعد الشراء فهو عيب يثبت به للمشتري الرد، فإن كان هذا الكتاب موجوداً في مكتبة اشتُهرت بأنها موقوفة فيكون وقفاً، وإن لم يكن فيحتاج الحكم بوقفها إلى إثبات بالأدلة والقرائن.

قال الحطّاب(٢): «مسألة: فإن قيل: ما تقولون في كتب العلم توجد على ظهورها وهوامشها كتابة الوقف، هل للحاكم أن يحكم بكونها وقفاً بذلك؟ قيل: هذا يختلف باختلاف قرائن الأحوال، فإن رأينا كتباً مودوعة في خزانة في مدرسة وعليها كتابة الوقف، وقد مضى عليها مدة طويلة، كذلك وقد اشتُهرت بذلك، لم يُشك في كونها وقفاً، وحكمها حكم المدرسة في الوقفية، فإن انقطعت كتبها أو فُقدت ثم وُجدت وعليها تلك الوقفية، وشهرة كتب المدرسة في الوقفية معلومة، فيكفي في ذلك الاستفاضة، ويثبت مصرفه بالاستفاضة، وأما إذا رأينا كتباً لا نعلم مقرها، ولا نعلم من كتب عليها الوقفية، فهذه يجب التوقف في أمرها حتى يتبين حالها، وهو عيب يثبت للمشتري به الرد»(٣).

الفرع الثالث \_ دور الوقف في انتشار الكتب والمكتبات عبر التاريخ الإسلامي:

حريٌّ بنا أن نتعرف دور الوقف في انتشار الكتب والمكتبات، ونشر العلم

<sup>=</sup> علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٢هـ) برقم (٨٠٨)، ح١/ ٤٢٠.

<sup>(</sup>١) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥١، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٤٧.

الروض المربع، البهوتي، ص٣٥٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٤٣ (مرجع سابق).

والثقافة عبر العصور: فبالرغم من أن المصادر القديمة تتحدث عن مكتبات خاصة، وعن أفراد جمعوا كتباً، إلا أنها لم تذكر ما يفيد لجوء أي منهم إلى وقفها بعد وفاته، وذلك في القرون الثلاثة الأولى، ولعل أسباب ذلك تعود إلى قلة المؤلفات، والاعتماد في العلوم على النقل الشفهي والتلقي المباشر عن العلماء، دون استخدام الكتب.

لكن عندما انتشر التأليف وكثرت المؤلفات، ازداد الشعور بأهمية توفير الكتب لأكبر عدد من طلاب العلم، مما أدى إلى ظهور الوقف الخاص بالكتب والمكتبات(١).

ومما أدى إلى ظهور الكتب والمكتبات الوقفية: ارتفاع ثمن الكتب، مما أدى إلى قلة من يقتنيها، فجاء وقف الكتب ليَسُدَّ حاجات العلماء وطلاب العلم(٢).

حيث انتشرت المكتبات الوقفية في مختلف مناطق العالم الإسلامي، لتستفيد منها كل فئات المجتمع رجالاً ونساءً، «وحتى بين المماليك والعبيد، وبين الجواري والمغنيات، وبين الفقراء واللقطاء والأيتام، وبين الإماء من النساء، بل إن البوابين في دور الكتب في دور العلم، قد سَهَلَتْ لهم مهنتُهم هذه من تلقي العلم على أكابر العلماء، بل إن البعض منهم وصل إلى أن يكون هو نفسه من كبار العلماء أو الفقهاء»(٣).

كما ساهم انتشار الكتب والمكتبات إلى تنشيط تجارة الورق ومصانعه، ومهنة

<sup>(</sup>١) يُنظر: المكتبات في الإسلام، حمادة، ص١٧٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: دور الوقف في المجتمعات الإسلامية، أرناؤوط، ص٨١\_ ٨٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) خزائن الكتب القديمة في العراق، كوركيس عواد، دار الرائد العربي، بيروت، ط٢، ١٤٠٦هـ ـ ١٤٠٦هـ . ١٩٨٦

فن التجليد، وتمركزت في بغداد، ودمشق، وفلسطين، والأندلس(١).

وساعد توافر المكتبات على تفرغ الكثير من العلماء للبحث، مما عَكَسَ نشاطاً بارزاً للعلماء من حسن استخدامهم لما توافر لديهم من كتب، ويُعدُّ كتاب «الفهرست» لابن النديم (٢) من أبرز الأمثلة على ذلك، فهو نتيجة لانشغال مؤلفه بالنسخ والأمور المكتبية، ولقد حوى هذا الكتاب معلومات عن المؤلفين والتعريب ليست موجودة في غيره من الكتب، وكل من جاء بعده استفاد منه واعتمد عليه (٣).

وأسهم الوقف بدعم حركة التأليف، فكما أشار ياقوت الحموي(٤)، إلى أن المعلومات المدونة في كتابيه «معجم البلدان» و«معجم الأدباء» مستقاة من المكتبات الوقفية(٥).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أثر الوقف في تنمية المجتمع، نعمت عبد اللطيف مشهور، مجلة الاقتصاد الإسلامي - دبي عدد ٢٢٤ (٢٠٠٠م)، ص٣٦.

<sup>(</sup>۲) ابن النديم: هو محمد بن إسحاق بن محمد بن إسحاق النديم، أبو الفرج، عالم، أديب، مشارك في أنواع من العلوم، توفي سنة ٤٣٨ه، من تصانيفه: الفهرس، والتشبيهات يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٦/ ٢٥٣) و(معجم المؤلفين، كحالة، ترجمة (١٢١٣١)) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٣٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) ياقوت الحموي: هو ياقوت بن عبدالله الرومي، أبو عبدالله، مؤرخ، أديب، شاعر، لغوي، نحوي، عالم بتقويم البلدان، وُلد ببلاد الروم سنة ٧٤هم، ارتحل إلى حلب وأقام بظاهرها في الخان، وأوقف كتبه على مسجد الزيدي بدرب دينار ببغداد، توفي في الخان بظاهر مدينة حلب سنة ٢٢٦هم، من تصانيفه: معجم البلدان، أخبار المتنبي. يُنظر: (سير علام النبلاء، الذهبي، ١٩٧/ ١٩٩١) ومعجم المؤلفين، كحالة، ترجمة (١٩٤٦)) (م جعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الاتصالات والمواصلات في الحضارة الإسلامية، يوسف أحمد الشيراوي، طباعة =

وإن وجود المكتبات في متناول كل فئات المجتمع أدَّى إلى إظهار أسبقية العرب والمسلمين في الاعتماد على توفير المكتبة بوصفها ضرورة للعملية التربوية، وعدم الاعتماد على التلقِّى والمشافهة(١).

#### ميزات المكتبات الوقفية:

١ - وفرة الكتب: فضلاً عن القرآن الكريم، كانت المكتبات تحتوي على
 الكثير من المؤلفات في مختلف المعارف والعلوم المتنوعة (٢).

٢ ـ مالية المكتبة: فليس المهم وفرة الكتب أو المكتبات، إنما توافر ضمان استمرارها بإصلاحها ودفع أجور القائمين عليها، لذلك فقد أوقف مؤسسوا المكتبات الوقفية أوقافاً سخية ليضمنوا استمرارها وحسن أدائها لمهامها بعد وفاة مؤسسها(٣).

" - سهولة الحصول على الكتب: كانت الكتب مبذولة للجميع للمطالعة والإعارة، ومن سهولة الوصول والحصول عليها فقد استغنى بعض العلماء والطلاب عن شراء الكتب، خصوصاً الفقراء منهم الذين يعجزون عن دفع أثمانها(٤).

<sup>=</sup> رياض الريس للكتب والنشر، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م)، ص٥٥.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: دور الوقف في تطوير الحضارة الإسلامية، د. يحيى محمود بن جنيد الساعاتي، ندوة أهمية الأوقاف الإسلامية في عالم اليوم (١٩٩٦م)، (المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية (مؤسسة آل البيت)، لندن، د. ط، ١٩٩٧م)، ص٤٥٤ ـ ٤٥٨ ـ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) في المجتمعات الإسلامية، الأرناؤوط، ص٨٦، والوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٤٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: المكتبات في الإسلام، حمادة، ص١٤٨، والوقف وبنية المكتبة العربية، الساعاتي، ص٩٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف وبنية المكتبة العربية، الساعاتي، ص٦٢\_٦٣.

٤ \_ تنوع الأماكن التي توجد فيها المكتبات الوقفية: في الرُّبُطِ والزوايا والمدارس والمستشفيات والمساجد والمكتبات العامة، وكانت هذه المكتبات مقصداً للأدباء والفقهاء المغتربين، يلتقون فيها، وتسود فيما بينهم أجواء الحوار والمناقشة في العلوم المختلفة(١).

#### المكتبات الوقفية عبر التاريخ:

إن مقياس رقيً أمة من الأمم أو تأخرها إنما يكون بكثرة المكتبات والعناية بها؛ لأنها انعكاس للحضارة، وهذا ما زخرت به الحضارة الإسلامية وخاصة في مدينة قرطبة، ودمشق، وبغداد، فقد كانت قرطبة ـ على سبيل المثال ـ في منتصف القرن العاشر تحوي ١١٣٠٠ منزل و ٢٠٠ مسجد و ٣٠٠ حمام و ٨٠ مدرسة و١٧ مدرسة عليا و ٢٠ مكتبة عامة فيها عشرات الآلاف من الكتب، ولم تكن أوربا آنذاك تعرف الشوارع المرصوفة، بل كانت شوارعها مليئة بالقاذورات والوَحْل (٢).

وقد انتشرت خزائن الكتب الوقفية في أرجاء العالم الإسلامي منذ القرن الهجري الرابع، وبلغ من انتشارها أن أبا حيان النحوي كان يعيب على من يشتري

<sup>=</sup> ودور الوقف في المجتمعات الإسلامية، الأرناؤوط، ص٨٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: (دراسات في تاريخ التربية عند المسلمين، محمد منير سعد الدين، دار بيروت المحروسة، بيروت، ط۱، ۱۹۹۸م)، ص۹۱، (تاريخ الجزائر الثقافي (۱۸۳۰هـ ۱۹۵۶م) أبو القاسم سعد الله، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط۱، ۱۶۱۸هـ ۱۹۹۸م)، ٥/ ٣٦٠- ٣٧٥.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: شمس العرب تسطع على الغرب، زيغريد هونكيه، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط۸، ۱۹۹۳م، نقله عن الألمانية: فاروق بيضون وكمال دسوقي، راجعه ووضع حواشيه: هارون عيسى الخوري)، ص٩٩٩.

الكتب ويقول له: «الله يرزقك عقلاً تعيش به، أنا أي كتاب أردتُه استعرتُه من خزائن الأوقاف»(١).

ولذا فقد وُقِفَت المصاحف والكتب بكثرة في المساجد والمدارس، وخُصِّصَتْ أوقاف كثيرة على كتاتيب تحفيظ القرآن في المدارس والمساجد(٢).

وبلغ من انتشار وقف الكتب والتشجيع عليها أن بعضهم كان يرفض قبول الكتب المهداة إليه، طالباً أن تُوقَفَ على طلبة العلم طلباً للثواب، ومن هؤلاء أبو بكر عتيق السوسي، الذي ردَّ مالاً أُهدي إليه من المعز، فبعث إليه كتباً جليلة كالمدونة والنوادر وغيرها، ولم يقبلها بداية، ثم رضي بأن توقف على طلبة العلم، فبلغ ذلك المعز فقال: أردنا أمراً فَغَلَبَنا عليه (٣).

وللتدليل على شيوع المكتبات الوقفية وكثرة عددها نشير إلى نماذج من

<sup>(</sup>۱) يُنظر: دور الوقف في المجتمعات الإسلامية، الأرناؤوط، ص۸۲ (مرجع سابق). والوقف ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، منصور، ص١٤١ (مرجع سابق). ونفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، أحمد بن محمد المقرئ ت١٠٤١ه، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٣٨٨هــ١٩٦٨م)، ٢/ ١٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الأوقاف الخيرية داعم أساسي لموارد الجمعيات، د. يحيى اليحيى، ص٥، د. طــد د. ت. د. ت. د. ت.

والوقف الإسلامي، القحف، ص٣٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد الأنصاري الأسيدي الدباغ، ت٦٩٦ه، علق عليه عيسى التنوخي، تحقيق: محمد ماضور، المكتبة العتيقة، تونس، ١٩٧٨م)، ٣/ ١٨١.

#### المكتبات الوقفية:

١ ـ في مدينة مرو الشاهجان عشر خزائن للوقف في القرن السابع الهجري،
 قال فيها ياقوت الحموي(١): لم أر في الدنيا مثلها كثرة وجودة، منها خزانتان إحداها فيها ١٢ ألف مجلد(٢).

٢ \_ وقف السلطان قاتيباي خزائن كتب فيها كثير من الكتب والمصاحف عليها إشهاد بالوقف، وهي مزيج من كتب المدرسة العظيمة في الصحراء الشرقية ٨٨٧ه ومدرسة بديعة بالكبش سنة ٨٨٠ه (٣).

٣ ـ الأمير محمد بيك أبو الذهب وقف جميع الكتب الجليلة التي حوت القرآن، وأنواع الفنون من تفسير، وحديث، وفقه، ومتون، وشروح، وغير ذلك(٤).

٤ \_ كتب قليلة كانت توقف مثل الكتب المفردة التي وقفها الخطيب التبريزي
 المتوفى سنة ٥٠٢ه، كان فيها نسخة من التهذيب لأبي منصور الأزهري<sup>(٥)</sup>، حملها

<sup>(</sup>١) ياقوت الحموي: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: معجم البلدان، ياقوت بن عبدالله الحموي، ت٦٢٦ه، تحقيق: أمين الخانجي، مطبعة السعادة، القاهرة، ١٣٣٤هـ ١٩١٦م)، ٨/ ٣٦.

والوقف والمجتمع، الساعاتي، ص٤١ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: دراسات في الكتب والمكتبات الإسلامية، «المكتبة المملوكية» عبد اللطيف إبراهيم، القاهرة ـ المؤلف، ١٣٨٢هـ ١٩٦٢م)، ص٣١.

والوقف والمجتمع، الساعاتي، ص٤٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مكتبة عثمانية: دراسة نقدية ونشر لرصيد المكتبة، عبد اللطيف إبراهيم، مجلة كلية الآداب، جامعة الأزهر، مج٢ ح٢/ ٨ ـ ٩ ديسمبر ١٩٥٨م.

<sup>(</sup>٥) أبو منصور الأزهري: هو محمد بن أحمد بن الأزهر بن طلحة بن نوح، الشافعي اللغوي، =

من تبريز واستقرت ببغداد في القرن السابع الهجري(١).

وكذلك يحيى بن عبد الوهاب بن عبد الحميد الدمنهوري المتوفى سنة ٧٢١ه، كان فقهياً يقرى مُ العربية بجامع الصالح وقف كتبه بالجامع الظاهري قبل موته(٢).

دار الكتب الخديوية أو السلطانية بمصر، والتي تُسمَّى الآن «دار الكتب المصرية»، التي وقفها الخديوي إسماعيل (۳)، وهي تُعدُّ أول مكتبة وطنية في العالم العربي، وهي نموذج لدعم الوقف في المجال المشترك من قِبَل الدولة والمجتمع (٤).

<sup>=</sup> الأديب، الهروي، مؤلف: تهذيب اللغة والتعريف في التفسير، وغير ذلك، وُلد سنة ٢٨٢هـ ومات سنة ٣٧٠هـ.

يُنظر: (طبقات الشافعية، عبد الرحيم الإسنوي ٧٧٢هـ، تحقيق: كمال يوسف الحوت، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧)، ١/ ٣٥، ترجمة رقم (٢٩).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: معجم الأدباء، ياقوت بن عبدالله الحموي، ت٦٢٦ه، راجعته وزارة المعارف العمومية، الطبعة الأخيرة منقحة ومضبوطة وفيها زيادات، القاهرة، مطبوعات دار المأمون، مكتبة عيسى البابي الحلبي، ١٣٥٧هـ ١٩٣٨م)، ٢٦ /٢.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة، شهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني ت٥٨٦ه، تحقيق: محمد سعيد جاد المولى، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٩٦٧م، (٥/ ١٩٧). ويُنظر: الوقف والمجتمع، الساعاتي، ص٤٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الخديوي إسماعيل: إسماعيل باشا بن إبراهيم بن محمد علي الكبير، خديوي مصر، وُلد في القاهرة ١٢٤٥ه، وولي مصر سنة ١٢٧٩ه، وأنشأ سكك الحديد، وبُنيت في عهده الإسماعيلية، وحُفرت ترعة السويس، اعتزل الحكم سنة ١٢٩٦ه، وقضى بقية أيامه في أوربة وتركيا إلى أن توفي في الأستانة سنة ١٣١٢ه.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ١/ ٣٠٨) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف في مجال التعليم والثقافة (في مصر خلال القرن العشرين)، أ. د. عبد الفتاح=

7 مكتبة الأزهر بمصر: أُنشئت عام ٩٩١م، في العهد الفاطمي، نقل إليها الحاكم بأمر الله(١) الكثير من المجلدات التي كانت بدار العلم، وقد أدى المسجد ومكتبته دوراً هاماً تربوياً وتعليمياً على مدى قرنين من الزمان(٢).

٧ \_ مكتبة أحمد زكي باشا<sup>(۱۲)</sup>: من أكبر نماذج المكتبات في تاريخ مصر الحديث كله، كان مؤسسها غنياً، بدأ بجمعها منذ ٨٨٣م \_ من خلال شرائه لمكتبة محمد بك، وعلي باشا إبراهيم (١٤)، وحسن حسني باشا (١٠)، وكذلك شراء الكتب من

<sup>=</sup> مصطفى غنيمة، سلسلة قضايا إسلامية، العدد ٨٩ ـ القاهرة رجب ١٤٢٣ ه سبتمبر ٢٠٠٢م)، ص٧٦٠.

<sup>(</sup>۱) الحاكم بأمر الله: صاحب مصر، أبو علي منصور بن عبد العزيز نزار الرافضي الإسماعيلي، تولى الملك بعد أبيه وله إحدى عشرة سنة، وُلد سنة ٣٧٥هـ وتوفي ٤١١هـ.

يُنظر: (سير أعلام النبلاء، الذهبي، ١٥/ ١٧٣) (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٢) يُنظر: الأوقاف والحياة الاقتصادية في مصر (في العهد العثماني)، د. محمد عفيفي، سلسلة
 تاريخ المصريين، العدد ٤٤، ١٩٩١م - الهيئة العامة للكتاب)، ص٢٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أحمد زكي باشا: بن إبراهيم بن عبدالله، شيخ العروبة، أديب مصري، وُلد بالإسكندرية ١٢٨٤هـ، أتقن الفرنسية، عُين سكرتيراً أولاً، ومُنح لقب باشا، قام بفكرة إحياء الكتب العربية، جمع مكتبة فيها نحو عشرة آلاف كتاب ووقفها. من كتبه: الرق في الإسلام، والسفر إلى المؤتمر، وموسوعات العلوم العربية، توفي سنة ١٣٥٣هـ.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ١/ ١٢٦ ـ ١٢٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) على باشا إبراهيم: أكبر جراح مصري في عصره، من الوزراء، وُلد سنة ١٢٩٧ه بالإسكندرية، عُين عميداً لكلية الطب ثم وزيراً للصحة، كتب بحوثاً عديدة، واقتنى مجموعة أثرية من الخزف والسجاد، واتصل بالأدباء والشعراء، توفي سنة ١٣٦٦هـ.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٤/ ٢٥٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) حسن حسني باشا: بن حسين عارف الطويراني، تركي الأصل، وُلد ١٢٦٦ه، كان يجيد=

أوربا والأستانة \_، وبذل مالاً غزيراً في سبيل الحصول على نسخ المخطوطات الفريدة(١).

بلغ عدد كتبها عام ۱۹۳٤: ۱۸۷۰۰مجلد، فضلاً عن وجود أكثر من ۱۰۰ صحيفة ومجلة في خزانته لا يوجد منها شيء في دار الكتب المصرية(۲).

٨ ـ مكتبة أحمد باشا تيمور(٣): التي ألّقها العالم محمد عبده لإحياء الكتب العربية، بذل أحمد تيمور في سبيل إنشائها ثروة طائلة، وجمع ما تبعثر من المخطوطات في المتاحف الأوربية، وعندما حج سنة ١٣١٢ه شاهد بالمدينة المنورة مكتبة شيخ الإسلام حين ذلك «عارف حكمت»(١)، فنسخ صورة من فهرسها

<sup>=</sup> الشعر والإنشاء، ونظم ستة دواوين، وأنشأ مجلة الإنسان بالعربية، من كتبه بالعربية: ثمرات الحياة، ورحلة إلى السودان، جال في بلاد إفريقية وآسية والروم، وأقام بالقسطنطينية إلى أن توفي ١٣١٥هـ.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٢/ ١٨٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أحمد زكي الملقب بشيخ العروية، أنور الجندي، أعلام العرب، العدد ٢٩ (١٩٦٤م)، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوقف في مجال التعليم والثقافة، د. غنيمة، ص٩٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) أحمد باشا تيمور: أحمد بن إسماعيل بن محمد تيمور، عالم بالأدب، باحث، مؤرخ، من أعضاء المجمع العلمي العربي، وُلد سنة ١٢٨٨ه، جمع مكتبة قيمة، من كتبه: التصوير عند العرب، وتصحيح لسان العرب، لازمته في آخر حياته نوبات قلبية انتهت بموته سنة ١٣٤٨ه.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ١/ ١٠٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) عارف حكمت: أحمد عارف حكمت بن إبراهيم باشا، قاض، تركي المنشأ، اشتهر بخزانة كتب عظيمة له في المدينة المنورة تُعرف باسمه، تقلد قضاء القدس، ثم قضاء مصر، ثم =

وأخذ يبحث عمَّا تضمَّنته من كتب ليزيده إلى مكتبته (١).

\* \* \*

<sup>=</sup> المدينة، وُلد سنة ١٢٠٠هـ وتوفي ١٢٧٥هـ، له ديوان شعر وعدة كتب منها: الأحكام المرعية في الأراضي الأميرية، ومجموعة تراجم.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ١/ ١٤١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: صناعة الكتاب المخطوط عند المسلمين، د. عبد الفتاح غنيمة، دار الفنون العلمية، الإسكندرية، ١٩٩٤م)، ٣/ ٣١٢، والوقف في مجال التعليم والثقافة، د. غنيمة، ص١٠٠ ـ ١٠١ (مرجع سابق).



تُطلق كلمة (التأبيد) في الوقف ويراد بها أحد الأمور الثلاثة: (التأبيد في الصيغة \_ التأبيد في الموقوف).

## أولاً \_ التأبيد في الصيغة:

ويكون بإطلاق صيغة الوقف دون تقييد بمدة زمنية، وعكسه التأقيت في الصيغة، ويكون بتقييد الواقف للوقف بمدة زمنية محددة \_ كشهر مثلاً أو سنتين \_، وهو يجعل الوقف باطلاً عند جمهور الفقهاء، فلو وقف داراً أو عقاراً، وذكر في الصيغة أنه يقفها لمدة شهر أو سنة مثلاً، فالوقف باطل عند الحنفية والشافعية؛ لأنه لم يجعله مؤبداً(۱)، بخلاف المالكية الذين لم يشترطوا التأبيد، فيجوز الوقف عندهم مع تحديد مدة زمنية يراها الواقف (۱).

قال الخصَّاف<sup>(٣)</sup> من الحنفية: «لو وقف داره يوماً أو شهراً لا يجوز؛ لأنه لم

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٤، البناية، العيني ٦/ ٩٠٣، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٠، الفواكه الدواني، النفراوي، ٢/ ٢٢٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) الخصَّاف: من الحنفية (تقدمت ترجمته)، ونقل الخصَّاف عن هلال تفريقه بين أن يشترط الواقف رجوع الموقوف إليه بعد مُضي مدة الوقف إذا كان الوقف مؤقتاً، فيبطل عندئذ، أو لا يشترط رجوعه إليه فلا يبطل عندئذ.

يجعله مؤبداً. . . »(۱).

وجاء في «بلغة السالك»: «يجوز الوقف مدة ما يراه المحتبس، فلا يُشترط فيه التأبيد»(٢).

والشافعية جعلوا في معنى التأبيد: ما لو ذكر مدة زمنية طويلة، يبعد فيها قصد التوقيت، كألف سنة مثلاً؛ لأن هذه الصيغة لا يُقصد منها التوقيت حقيقة (٣).

وجاء في «حاشية إعانة الطالبين»: «لو قال: وقفه على الفقراء ألف سنة أو نحوها مما يبعد بقاء الدنيا إليه، صح، كما بحثه الزركشي؛ لأن القصد منه التأبيد دون حقيقة التوقيت»(٤).

### ثانياً \_ التأبيد في الموقوف عليه:

ويكون بصرف الموقوف إلى جهة لا تنقطع لتستفيد منه، وعكسه ما لو وقف الواقف وقفاً على جهة تنقطع ولا تتأبد، كأن يقف شيئاً على بعض أقاربه مثلاً، فلا شك أنهم عُرضة للانقراض بعد مدة من الزمن، بخلاف ما لو جعل المستفيد من الوقف جهة عامة كالفقراء مثلاً؛ فإنهم لا يُتصور انقطاعهم.

وقد اشترط أبو حنيفة ومحمد من الحنفية، وهي إحدى روايتين عن أبي يوسف، وهو مذهب الشافعية: اشترطوا في الموقوف عليه أن يكون جهة لا يُتصور

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٤ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠ (مرجع سابق)، ويُنظر: (الفواكه الدواني: النفراوي،
 ۲/ ۲۲۵) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، الجزء والصفحة نفسها.

انقطاعها وانقراضها(١).

والرواية الثانية عن أبي يوسف لا تشترط ذلك، فيصح عنده أن يكون الموقوف عليه جهة يُتصور انقطاعها، فلا يشترط أن يكون آخره للمساكين.

أما الرواية الأولى الموافقة لمذهب أبي حنيفة ومحمد والشافعية فتقول: إن التأبيد شرط عنده، إلا أنه لا يشترط ذكره؛ لأن الوقف ينصرف إليه عند الإطلاق، وركَّ محمد بأن الوقف لا ينصرف إليه إلا عند التصريح بذكره؛ لأن المطلق يحتمل التوقيت أيضاً.

وعلى هذه الرواية يكون الخلاف بين الفريقين في اشتراط ذكر التأبيد وعدم ذكره، أما التأبيد معنى فيكون وِفق هذه الرواية شرطاً متفقاً عليه، وهو الصحيح.

ويظهر الخلاف بين الروايتين عند أبي يوسف فيما يلي:

لو كان الموقوف عليه إنساناً بعينه، أو إنساناً مع أولاده أو قرابته وهم محددون معينون، فمات الموقوف عليه، فعلى الرواية الأولى: يعود الموقوف إلى ورثة الواقف، وعلى الرواية الثانية: يُصرف إلى الفقراء(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٤، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٤، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٨.

حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٢٨١، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٤، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٤ (مراجع سابقة). ولا بد من الإشارة إلى أن صاحب المحيط نقل أن ذكر التأبيد ليس بشرط عند الكل إلا عند =

وقد استدل أبو يوسف على صحة وقف الأشياء على جهة تنقطع ولا تتأبد بما يلى:

#### ١ \_ من السنة:

أ عن أبي هريرة ره عن النبي على قال: «خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى، وابدأ بمن تعول»(١).

ب ـ عن أبي مسعود البدري(١) عن النبي ﷺ قال: «نفقة الرجل على أهله صدقة»(١).

وجه الاستدلال: أن الوقف الذي هو وسيلة بر ومعروف وخير، لا ينعدم فيه معنى التقرب إلى الله إذا كان على النفس والأهل(٤)، وهم مما ينقطع ولا يتأبد.

٢ ـ المقصود من الوقف التقرب إلى الله، وهذا يكون بصرفه إلى جهة
 لا تنقطع، كما يحصل أيضاً بجهة تنقطع، ويصير الموقوف بعدها للفقراء(٥).

<sup>=</sup> يوسف بن خالد السمني البصري، وهو تلميذ أبي حنيفة، فإن ذكر التأبيد شرط عنده. يُنظر: (تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غنى، برقم (١٣٦٠ و ١٣٦٠)، ح١/ ٤٧١ (مرجع سابق)، ومسلم في صحيحه، كتاب الزكاة، باب: بيان أن أفضل الصدقة صدقة الشحيح الصحيح، برقم (١٠٣٤)، ح٢/ ٧١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) أبو مسعود البدري: هو الصحابي الجليل أبو مسعود الأنصاري (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، باب شهود الملائكة بدراً، برقم (٣٧٨٤)، ح٣/ ١٣٦٦، ومسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والزوج والأولاد والوالدين، برقم (١٠٠٢)، ٢/ ٦٩٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١، تبيين =

٣ ـ ثبت الوقف عن رسول الله ﷺ وعن الصحابة، ولم يثبت عنهم هذا الشرط
 ذكراً وتسمية.

٤ ـ المهم في الموقوف أن يؤول إلى الفقراء، وإذا انقطعت الجهة المحددة، ثم انصرف بعدها إلى الفقراء حصل المقصود، فكانوا هم المعنيون بالاستفادة من الموقوف آخراً، حتى ولو لم يُسَمَّوا ظاهراً، غير أن تسميتهم ثابتة دلالة، والثابت دلالة كالثابت نصاً(۱).

أما أبو حنيفة ومحمد؛ فاستدلا على اشتراط التأبيد في الموقوف عليه بما يلي:

١ - حكم الوقف زوال الملك بدون تمليك، ولهذا كان التوقيت مبطلاً له،
 قياساً على التوقيت في البيع، كما لو باعه سلعة لمدة محددة فقط(٢).

٢ ـ التأبيد شرط لجواز الوقف، وتسمية جهة تنقطع بمثابة توقيت له من جهة المعنى، فيبطل الوقف<sup>(٣)</sup>.

وينبني على اختلاف أبي يوسف من جهة، ومحمد وأبو حنيفة من جهة ثانية ما يلي:

١ ـ لو شرط الواقف صرف غلة الموقوف لنفسه طيلة حياته، جاز عند أبي يوسف؛ لأنه يجوز صرف الغلة لنفسه بعد أن يقف على جهة يتوهم انقطاعها، وإذا

<sup>=</sup> الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٤، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٨ (مرجع سابق).

انقطعت تلك الجهة عند ذلك عادت إليه الغلة، وكذلك يصح صرف الغلة لنفسه قبل تلك الجهة؛ لجواز تقديم نفسه على غيره في الغلة؛ لأن معنى التقرب إلى الله لا ينعدم بهذا التصرف(١).

أما عند محمد؛ فإذا جعل الغلة لنفسه أو شيئاً منها ما دام حياً فالوقف باطل، وهو مذهب أهل البصرة؛ لأن التقرب في الوقف يحصل بإزالة ملك الواقف عن الموقوف، أما اشتراط الغلة أو بعضها لنفسه فهو يمنع زوال ملكه، فلا يكون الوقف صحيحاً.

Y - إذا شرط الواقف في الوقف أن يستبدل به أرضاً أخرى إذا شاء ذلك فهو جائز، والشرط باطل، وصحة الوقف منشؤها أن هذا الشرط لا يؤثر في زوال ملكه، فيتم الوقف ولا ينعدم به معنى التأبيد، لكن يبقى شرط الاستبدال فاسداً، كما إذا وقف أرضاً مسجداً ثم اشترط أن يصلي فيه قوم دون قوم، أو يداوم عليه الناس فالوقف صحيح، واتخاذ المسجد صحيح، أما الشرط فهو باطل(٢٠).

وفيما يلي بعض النقول الفقهية تؤكد ما تم سرده حول شرط التأبيد في الموقوف عليه:

جاء في «البناية»: «إن كانت الجهة التي عيّنها الواقف يُتوهم انقطاعها، لا يتوفر على الوقف مقتضاه وهو التأبيد، ولهذا كان التوقيت في الوقف مبطلاً له، كما إذا وقف لمدة عشرين سنة فلا يجوز، كالتوقيت في البيع إلى عشرة أيام مثلاً»(٣).

<sup>(</sup>١) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣ (مرجع سابق).

جاء في «الاختيار»: «لا يجوز الوقف حتى يُجعل آخره لجهة لا تنقطع، وهذا عند أبي حنيفة ومحمد، وقال أبو يوسف إذا سمى فيه جهة تنقطع جاز، وصار بعدها للفقراء وإن لم يسمهم.

لهما: أن حكم الوقف زوال الملك بغير التمليك، وأنه بالتأبيد كالعتق، ولهذا كان التوقيت مبطلاً له كالتوقيت في البيع، ولأبي يوسف: أن المقصود منه هو التقرب إلى الله به، وذلك يحصل بجهة تنقطع كما يحصل بجهة لا تنقطع، ثم يصير بعدها للفقراء، وهذا يدل على أن التأبيد شرط عنده أيضاً، إلا أنه لا يشترط ذكره لأن مطلقه ينصرف إليه.

ومحمد يقول: لا ينصرف إليه إلا بالتصريح بذكره؛ لأن المطلق يحتمل التوقيت، وفي المحيط لو قال أرضي هذه موقوفة أو محرَّمة أو محبوسة ولم يذكر التأبيد يصح الوقف عند الكل إلا عند يوسف بن خالد السمني البصري، وهو تلميذ أبي حنيفة؛ فإنَّ ذِكرَ التأبيد عنده شرط لصحة الوقف، والصحيح أنه ليس بشرط»(١).

وقال الكاساني (٢): «ومنها: أن يجعل آخره لجهة لا تنقطع أبداً عند أبي حنيفة ومحمد، فإن لم يذكر ذلك لم يصح عندهما، وعند أبي يوسف ذِكر هذا ليس بشرط، بل يصح وإن سمى جهة تنقطع، ويكون بعدها للفقراء وإن لم يُسَمِّهِم.

وجه قول أبي يوسف: أنه ثبت الوقف عن رسول الله وعن الصحابة، ولم يثبت عنهم هذا الشرط ذكراً وتسمية؛ ولأن قصد الوقف أن يكون آخره للفقراء، وإن لم يُسمهم هو في الظاهر من حاله، فكان تسمية هذا الشرط ثابتاً دلالة، والثابت

<sup>(</sup>١) الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الكاساني: من الحنيفة (تقدمت ترجمته).

دلالة كالثابت نصاً.

ولهما: أن التأبيد شرط جواز الوقف لما نذكر، وتسميةُ جهة تنقطع توقيتٌ له، فيمنع الجواز»(١).

وجاء في «المبسوط»: «ومما توسع فيه أبو يوسف أنه لا يشترط التأبيد فيها، حتى لو وقفها على جهة يتوهم انقطاعها يصح عنده، وإن لم يجعل آخرها للمساكين، ومحمد يشترط التأبيد فيها»(۲).

وقال ابن عابدين (٣): «ظهر أن الخلاف بينهما في اشتراط ذكر التأبيد وعدمه، إنما هو في التنصيص عليه أو ما يقوم مقامه كالفقراء ونحوهم، وأما التأبيد معنى فشرط اتفاقاً على الصحيح»(٤).

وجاء في «حاشية إعانة الطالبين»: «ويُشترط أن يقف على ما لا ينقرض عادة كالفقراء والمساجد، أو على من ينقرض ثم على من لا ينقرض كأولاد زيد ثم الفقراء، فلا يصح تأقيته»(٥).

وبهذا يظهر أن الشافعية أجازوا أن يكون الموقوف عليهم طبقتان؛ الأولى يُتصور انقطاعها والثانية لا تنقطع، ولا بد أن تكون الثانية منهما بعد الأولى؛ لأنها لا يمكن أن تنتفع بالموقوف إلا بانقراض الأولى منهما.

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين: من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩ (مرجع سابق).

جاء في «حاشية الجمل»: «وشرط الوقف التأبيد، كأن يقف على ما لا ينقرض عادةً»(١).

أما القانون المصري فقد جاء في المادة (٥) من القانون رقم ٤٨ لسنة ١٩٤٦م:

"وقف المسجد لا يكون إلا مؤبداً، ويجوز أن يكون الوقف على ما عداه من الخيرات مؤقتاً أو مؤبداً، وإذا أُطلق كان مؤبداً، أما الوقف على غير الخيرات فلا يكون إلا مؤقتاً، ولا يجوز على أكثر من طبقتين. . . وإذا أقّت الوقف على غير الخيرات بمدة معينة وجب ألا تتجاوز ستين عاماً من وقت وفاة الواقف"(٢).

قال أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي (٣): «يُفهم من هذه المادة أن الوقف في هذا القانون ثلاثة أنواع:

١ ـ نوع يجب تأبيده: وهو وقف المسجد نفسه، أي: جعل المكان مسجداً.

٢ ـ ونوع يجوز تأقيته وتأبيده: وهو ما عدا المسجد من الوقف على وجوه الخير، دينية كانت أو دنيوية، كالوقف على المساجد، وفي الحج، وفي الجهاد، وعلى المساكين، وفي إنشاء الطرق والجسور، وفي بناء المستشفيات والإنفاق عليها، وفي إنشاء دور التعليم بأنواعها وفي الإنفاق عليها، وهو الوقف الخيري.

٣ ـ ونوع يجب تأقيته: وهو الوقف على غير وجوه الخير، وهو الوقف الذي
 لا يكون على سبيل القربة والصدقة، بل يكون على سبيل البر والصلة، كالوقف

<sup>(</sup>١) حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٢٨١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) د. وهبة الزحيلي: من علماء دمشق المعاصرين (تقدمت ترجمته).

على ذريته أو قرابته أو ذرية غيره»(١).

ولا أرى ضرورة للتوسع في هذه النقطة والتي قبلها (التأبيد في الصيغة ـ التأبيد في الموقوف عليه)؛ لأن ذلك يُبحَثُ ويُدرَس بتوسع عند الحديث عن صيغة الوقف أو شروط الموقوف عليه، أما بحثنا المتعلق بالموقوف فهو يستدعي الحديث عن النوع الثالث من أنواع التأبيد، ألا وهو التأبيد في الموقوف.

## ثالثاً \_ التأبيد في الموقوف:

التأبيد في الموقوف: يعني أن يكون الشيء الموقوف (محل الوقف) قابلاً بطبيعته للتأبيد كالعقار، وألا يكون مما يزول حين الانتفاع به.

وبعبارة أخرى: أن يكون قابلاً للانتفاع به مع بقاء عينه.

وقد اشترط جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة والشيعة الإمامية والزيدية التأبيد في الموقوف<sup>(٢)</sup>، بخلاف المالكية الذين لم يشترطوا ذلك<sup>(٣)</sup>، وهو رواية عن أبي يوسف، وفيما يلي بعض النقول الفقهية المؤكدة لذلك:

<sup>(</sup>۱) رؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، د. الزحيلي، ص٢٧ ـ ٢٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣، الاختيار، الموصللي، ٣/ ٣٤.
حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧ ـ ٦٨، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١.
شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٧.
الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥، البحر الزخار،

المرتضى، ٥/ ١٥٠ \_ ١٧٥ (مراجع سابقة). (٣) يُنظر: الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٠، بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠ (مرجعان سابقان).

جاء في «البناية»: «الوقف في المنقولات كالثياب والحيوان لا يجوز وقفه عندنا؛ لأن الوقف فيه لا يتأبد، والحال لا بد من التأبيد، وما لا يتأبد لا يجوز وقفه، فصار كل ما يُنتفع به مع بقاء أصله كالدراهم والدنانير في عدم الجواز، بخلاف العقار؛ فإن فيه التأبيد وإن لم يُذكر، ولا معارض من حيث السمع ولا من حيث التعامل»(۱).

وجاء في «سبل السلام»: «قال أبو حنيفة: لا يصح وقف العروض لأنها تتبدل وتتغير، والوقف موضوع على التأبيد»(٢).

جاء في «الاختيار»: «من شرط الوقف التأبيد كما بيَّنا، تركناه في السلاح والكراع، وفيما جرى فيه التعامل، فبقي ما وراءه على الأصل»(٣).

وجاء في «المبسوط»: «ومما توسّع فيه أبو يوسف أنه لا يشترط التأبيد»(٤).

جاء في «بلغة السالك»: «فلا يُشترط التأبيد، أي: لو كان الموقوف كما يأتي»(٥) أي: كالطعام والدراهم.

جاء في «مغني المحتاج»: «يُشترط في الموقوف دوام الانتفاع به»(١).

وجاء في «حاشية إعانة الطالبين»: «عُود البخور والمطعوم لا يُنتفع به إلا

<sup>(</sup>١) البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

باستهلاكه، أي: بزوال عينه، فلا يصح وقفه»(١).

وجاء في «المغني»: «وما لا يُنتفع به إلا بالإتلاف فوقفه غير جائز»(٢).

وجاء في «كشاف القناع»: «ويُعتبر في العين الموقوفة أيضاً أن يمكنه الانتفاع بها دائماً مع بقاء عينها عرفاً كإجارة، واستغلال ثمرة ونحوه؛ لأن الوقف يُراد للدوام ليكون صدقة جارية، ولا يوجد ذلك فيما لا تبقى عينه»(٣).

### أدلة الجمهور على اشتراط التأبيد في الموقوف:

١ ـ الوقف موضوع في الأصل على التأبيد، وهو شرط لابد منه في الوقف.

٢ - الوقف يُراد للدوام ليكون صدقة جارية، وما لا تبقى عينه لا يوجد فيه ذلك.

٣ ـ بالتأبيد يحصل مقصود الوقف، وهو الانتفاع بالموقوف مع بقاء عينه(٤).

- ويالنظر في التطبيقات التي تمت دراستها في هذا الفصل من خلال المطالب السابقة، التي تتحدث عن وقف المنقول بما فيه ما يزول باستهلاكه كالطعام والشراب

<sup>(</sup>١) حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٤) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٣.
 البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣، سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨.

حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٩، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١.

كفاية الأخيار، الحصني، ٢٨٤، الإنصاف، المرداوي، ٧/٧.

كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

والشمع والثمار، وكذلك عن وقف المنقولات الأخرى كالأشجار والحيوانات، نصل إلى النتائج التالية:

#### \_ النتائج:

1 ـ مَنَعَ جمهور الفقهاء وَقْفَ كثير من المنقولات انطلاقاً من اشتراط التأبيد في الموقوف، فالإمام أبو حنيفة منع وقف المنقولات كلها؛ لأنها لا تحقق شرط التأبيد عنده، حيث لا يُحَقِّقُ شرط التأبيد عنده في الموقوف سوى العقار، وما عداه فلا يجوز وقفه لعدم تحقيقه شرط التأبيد (١).

والصاحبان من الحنفية أخذا بهذا الضابط أيضاً، فلم يجيزا وقف المنقول إلا إذا ورد فيه نص أو جرى العرف بوقفه أو كان تبعاً لغيره(٢).

وكذلك فإن جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة والشيعة منعوا وقف النقود والطعام والشراب؛ لأنه لا يحقق شرط التأبيد(٣).

٢ ـ هذا المنع لم يكن بإطلاق، وإنما نلاحظ أن هؤلاء الفقهاء قبلوا بنوع من التوقيت يتمثل في تصحيح وقف بعض المنقولات الآيلة بحكم طبيعتها إلى الانتهاء لأسباب استدعت ذلك؛ كورود نصّ بجواز وقفها، كما في الكراع والسلاح عند

<sup>(</sup>١) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٦، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٥/ ٤٣٢، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ و ٩٠١.
 البيان العمراني، ٨/ ٦٢، الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٩.

كشاف القناع، البهوتي، ٣/ ٤٤٩ وما بعدها، المقنع، ابن قدامة، ٢/ ٧٧٦. البحر الزخار، المرتضى، ٤/ ١٥٢، الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مراجع سابقة).

الصاحبين (١)، أو لجريان العرف بوقفها كما عند محمد من الحنفية، أو لكونها تبعاً للأرض كآلات الحراثة عند أبي يوسف (١).

كما أن الشافعية والحنابلة أجازوا وقف المنقول(٣)، ويشمل أنواعاً كثيرة نصوا عليها كالكتب والأشجار والحيوانات(٤).

كما أجاز الشيعة وقف المزروعات (٥) والحيوانات التي أجازها الظاهرية أيضاً (١).

٣- من الفقهاء من لم يشترط التأبيد أصلاً ضابطاً للموقوف، كالمالكية الذين قبلوا من الواقف أن يكون وقفه لمدة زمنية محددة يراها، أو أن يكون دائماً(٧)، كذلك أجازوا وقف أشياء منعها غيرهم بحجة أنها لا تحقق التأبيد، وجد فيها

<sup>(</sup>١) يُنظر: الاختيار، الموصللي، ٣/ ٤٢ ـ ٤٢، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣٤. ملتقى الأبحر، الحلبي، ١/ ٤٠١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٧، بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩. البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨. مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٢٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣، المحلى، ابن حزم، ٨/ ١٤٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: بلغة السالك، الصاوي، ١٠/٤ (مرجع سابق).

المالكية شرط الوقف، وهو تحقيق نفع للموقوف عليه، مع إمكان تصور بقاء العين بشكل آخر.

فالنقود يمكن أن تُدفع مضاربة للفقراء يعيدون منها رأس المال، أو تُدفَع سَلَفاً لهم يردونها بعد مدة زمنية، وكذلك الطعام إما أن يُسلف ويُرك بكله، أو يُباع ويُدفع ثمنه مضاربة، وفي كل هذه الصور التأبيد يكون في الموقوف عن طريق ردِّ بدله ليقوم ردُّ بدله مقام بقاء عينه (۱)، وقد وافق المالكية زفرُ من الحنفية على هذه الصور للتعليل نفسه (۲).

### الترجيح:

عند الترجيح بين مذهب الآخذين بمبدأ التأبيد ضابطاً للموقوف، وبين من لم يأخذ به، لابد من ملاحظة الأمور التالية:

1 ـ لا يمكننا أن نحصر تحقق شرط التأبيد في العقار فقط، بل إنه نفسه قد لا يحقق هذا الشرط، فماذا لو أن قطعة الأرض هذه أصابها زلزال أو فيضان، أو تلوثت بمخلفات صناعية أخرجتها في كل تلك الصور عن صلاحيتها للبناء أو للزراعة فيها، كيف تكون محققة لشرط التأبيد؟.

٢ ـ الأدلة الواردة في جواز وقف المنقولات الآيلة يحكم طبيعتها للانتهاء
 كثيرة وصحيحة وصريحة، لا يمكن تجاهلها ولا إنكارها(٣)، كما أن العرف الذي

<sup>(</sup>١) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٢، جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) للرجوع إليها مفصلة عند الحديث عن وقف المنقول.

جرى \_ ومنذ القدم \_ بوقف هذه المنقولات كالكتب والأدوات وغيرها(١)، يدلنا على قوة دلالة هذه الأدلة على تجويز وقف المنقولات، التي تخرق بدورها ضابط التأبيد بوصفه شرطاً لا بد منه في الموقوف.

٣ ـ الصور التي أوردها المالكية وزفر من الحنفية للاستفادة من وقف النقود أو الطعام (٢) هـ صور يمكن تطبيقها، وتحقق استمراراً لا بـأس به للموقوف، وتحقق أيضاً مصلحة كبيرة في نفع الموقوف عليهم، وإيجاد صور وقفية جديدة مبتكرة قائمة على تجويز وقف النقود أو الأطعمة أمرٌ تستدعيه المصلحة.

٤ ـ لا يمكننا أن نمنع وقف الأشياء التي لا تتأبد بدعوى أنها لا تحقق معنى الصدقة الجارية، فيكفي في وقف هذه الأشياء أن تحقق ولو بعضاً من معنى الجريان والاستمرار يجعلها مختلفة عن الصدقة التي تُعطى لمرة واحدة، حتى وإن لم يُتصور هذا الاستمرار إلى الأبد.

م العرف بوقفها في زماننا، وهي تدخل تحت قول محمد المفتى به عند الحنفية في جواز وقف المنقول الذي جرى العرف بوقفه (٣)، وزاد ابن عابدين أن هذا العرف لا يُشترط كونه من زمن الصحابة أو التابعين، بل يُعتبر

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ۱۲/ ٤٥، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٩، درر الحكام، ابن فرموزا، ٢/ ١٣٧ (مرجعان سابقان).

بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٢، التاج والإكليل، الموَّاق، ٧/ ٦٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: منحة الخالق، ابن عابدين، ٥/ ٢١٨، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٧ (مرجعان سابقان).

العرف الحادث أيضاً (١).

٦ ـ بعض الفقهاء الـذين اشترطوا التأبيد: عنوا بهذا التأبيد الـدوام النسبي
 لا المطلق، كالشافعية وبعض الحنابلة:

جاء في «حاشية البجيرمي»: «وعُلِمَ أن دوام كل شيء بحسبه، فالمراد الدوام النسبي»(۲).

جاء في «الفروع»: «لا يصح وقف رياحين وشمع، واعتبر أبو محمد الجوزي بقاءً متطاولاً أدناه عمر الحيوان»(٣).

٧- لم يَرِدْ نصُّ من حديث أو قول صحابي يدل بوضوح على منع وقف المنقولات التي لا تحقق التأبيد، وعمدة الذين منعوا وقف بعض هذه المنقولات لعدم تحقيقها شرط التأبيد المطلوب في الوقف، عمدتهم: تحقيق معنى الصدقة المجارية، وتصور تسبيل الثمرة والمنفعة مع بقاء العين في أمور دون أخرى، كما في العقار؛ تطبيقاً لقول النبي على لله عمر بن الخطاب عن الأرض التي استشاره فيم يصنع فيها قال: «احبس أصلها وسبـل ثمرتها» (٥٠).

٨ ـ بعض الفقهاء الذين لم يجيزوا وقف الطعام والشراب \_ كالشافعية

<sup>(</sup>١) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) حاشية البجيرمي على المنهاج، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه (تقدم تخريجه).

والحنابلة بدعوى أنه لا يحقق التأبيد \_، خرقوا هذا الضابط في تجويزهم وقف الماء(١) وهو من المشروب .

### وبناءً على ما تقدم:

يظهر ترجيح القول بقبول التوقيت في الصيغة، حيث تنتفع بعض الطبقات لمدة زمنية بالموقوف، كما يصح التوقيت في الموقوف عليهم، حيث تنتفع به طبقات عديدة قد يطول أمد انتفاعهم بالموقوف، وكذلك قبول التوقيت في الموقوف بأن لا يُشترط فيه أن يكون في حقيقته موضوعاً على التأبيد كالعقار فقط، بل شمول الجواز أنواعاً آيلة بحكم طبيعتها للانتهاء كالمنقولات، وشمول الجواز لوقف النقود والطعام لإمكانية تحقق معنى الاستمرار والجريان فيهما عن طريق صور قديمة ذكرها المالكية وزفر من الحنفية، وعن طريق صور مبتكرة ذُكِرَت عند الحديث عن وقف النقود والطعام.

أما ما لا يحقق التأبيد في الموقوف شكلاً ولا معنى كالطعام يُعطى لفقير لمرة واحدة دون أن يرد بدله، فيظهر أنه لا يندرج تحت مسمى الوقف، بل تنطبق عليه أحكام الصدقة.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٩، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٥، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٧٩ (مراجع سابقة).





لا شك أن الإسلام قد ضمن للأفراد حق التملك، وجعله حقاً مصوناً لا يحق لأحد انتقاصه أو الاعتداء عليه، فلا يَحِلُّ مال مسلم إلا بطريق شرعي من بيع أو هبة أو نحو ذلك، أما أخذ مال الغير والتصرف به دون رضا من صاحبه فهو ممنوع في الشرع، وقد أُوعد عليه بالعذاب.

والوقف كغيره من التصرفات المزيلة للملك يحتاج إلى مالك يتصرف فيما يملك، فماذا لو أن الواقف لم يكن مالكاً للموقوف؟ أو كان مالكاً للمنفعة دون الرقبة؟ أو كانت ملكيته للموقوف ملكية غير تامة، بل متوقفة على أمرٍ ما من إجازة الغير أو نحو ذلك؟ فما هو حكم الوقف عندئذ؟.

فيما يلي من هذا الفصل مباحث تدرس تطبيقات لأنواع من الوقف يكون فيها الواقف لا يملك الموقوف، أو يملك منفعته دون رقبته، أو يملكه ملكاً موقوفاً غير تام، لنخلص بعد دراسة هذه التطبيقات إلى خلاصة حول مذاهب الفقهاء في الأخذ بضابط (ملكية الموقوف للواقف ملكية تامة) أو عدم الأخذ به.

وهذه المباحث هي:

المبحث الأول: الوقف حال الخيار.

المبحث الثاني: وقف المستأجَر.

المبحث الثالث: وقف أراضى الحوز.

المبحث الرابع: وقف الحرِّ نفسه.

ضوابط المال الموقوف

المبحث الخامس: وقف المرهون.

المبحث السادس: وقف الإقطاعات.

المبحث السابع: وقف الإرصاد.

المبحث الثامن: وقف ملك الغير.

المبحث التاسع: فروع تتعلق بملكية الموقوف للواقف.

المبحث العاشر: خلاصة ضابط (ملكية الموقوف للواقف) عند الفقهاء.

\* \* \*



قد يتم البيع بين البائع والمشتري دون اشتراط الخيار، وقد يشترط أحد المتعاقدين (البائع أو المشتري) لنفسه الخيار مدة معلومة، يكون له الحق خلال هذه المدة بركة البيع أو إجازته.

فإذا تصرف أحد المتعاقدين (البائع أو المشتري) خلال مدة الخيار في المبيع تصرفاً يزيل الملكية (كالوقف مثلاً) فهل ينفذ تصرفه؟ هذا يقودنا إلى البحث عمن تكون له ملكية المبيع حال خيار الشرط، هل البائع أم المشتري أم كليهما معا؟ أم لمن له الخيار منهما؟ ولذا سنبدأ ببيان ذلك.

# المطلب الأول - ملكية المبيع والثمن حال الخيار(١):

1\_ ملكية المبيع حال خيار الشرط: اختلف الفقهاء في ملكية المبيع حال الخيار

<sup>(</sup>١) يُنظر: الهداية، المرغيناني، ٧/ ٨٤ ٨٨، البناية، العيني، ٧/ ٨٤ ٨٠ ٨٠٠.

ـ رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٥١، الشرح الكبير، الدردير، ٣/ ١٥٩.

ـ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٣/ ١٥٩، القوانين الفقهية، ابن جزيء، ص٢٧٣.

ـ الفواكه الدواني، النفرواي، ٢/ ١٢٦، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٦٦.

\_البيان، العمراني، ٥/ ٤١، كشاف القناع، البهوتي، ٢/ ٥١٢.

\_المغني، ابن قدامة، ٥/ ٣١٩\_٣٢٧، شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٣٩٥\_ ٣٩٦.

\_الفروع، المقدسي، ٦/ ٢٢٠\_٢٢٢ (مراجع سابقة).

### لمن تكون على مذهبين:

ا ـ للبائع: وإلى هذا ذهب الحنفية (إذا كان الخيار للعاقدين أو للبائع وحده)، والمالكية والشافعية في الأظهر (إذا كان الخيار للبائع أو إذا كان الخيار لهما فلم يتم البيع، وفي رواية للبائع مطلقاً)، والحنابلة في رواية (إذا لم يتم البيع أو كان بوكالة المشتري).

Y - للمشتري: وإلى هذا ذهب الصاحبان من الحنفية (إذا كان الخيار للمشتري) بخلاف أبي حنيفة (فالمبيع عنده يخرج عن ملك البائع ولا يدخل في ملك المشتري) والشافعية في الأظهر (إذا كان الخيار للمشتري أو لهما فتم البيع، وفي رواية للمشتري مطلقاً)، والحنابلة في الأظهر، وقيل: موقوف على تمام البيع، وقيل: يتصرف فيه إذا كان الخيار للمشتري، أو إذا أذن له البائع.

ب ـ أما ملكية الثمن حال الخيار، فكذلك اختلف الفقهاء فيها على مذهبين:

١ - للبائع: وإلى ذلك ذهب الصاحبان (إذا كان الخيار للبائع، بخلاف أبي حنيفة؛ حيث يخرج عنده الثمن من ملك المشتري ولا يدخل في ملك البائع)، والمالكية، والشافعية، والحنابلة في المشهور، فلا يتصرف فيه إلا إذا كان الخيار له، أو أذن له المشتري، ويكون ذلك توكيلاً له، وقيل: موقوف على تمام البيع.

٢ ـ للمُشتري: وإلى ذلك ذهب أبو حنيفة.

\* \* \*

## \* المطلب الثاني - الوقف حال الخيار:

اختلف الفقهاء في حكم الوقف حال الخيار، فيمن يكون له حق الوقف (البائع أو المشتري)، أو لا يحق لأحد منها ذلك على ثلاثة مذاهب:

- المذهب الأول: قال الحنفية - وهو مقتضى مذهب الشافعية في ملكية

المبيع حال الخيار \_: يصح الوقف من الطرف الذي له الخيار، ولا يصح من الطرف الآخر، فإذا كان الخيار للبائع، فمن يصح الوقف منه هو البائع لأنه مالك، ويكون وقفه إبطالاً للبيع، وإذا كان الخيار للمشتري فهو الذي يصح منه وقف المبيع، ويكون وقفه إسقاطاً للخيار.

أما إذا كان الخيار في المبيع للبائع فَوَقَفَهُ المشتري، أو كان الخيار للمشتري فَوَقَفَه البائع، فلا يصح في هاتين الصورتين؛ لأن الواقف ليس بمالك للموقوف وقت الوقف.

ومذهب الحنفية في هذا واضح (١)، قال الخصّاف (٢): «قلت: فإن اشترى أرضاً شراءً صحيحاً على أنه بالخيار فيها شهراً، وقبضها فوقفها في الشهر قبل أن يمضي وقت الخيار. قال: فالوقف جائز، وقد بطل خياره وجاز البيع. قلت: فإن باع رجل أرضاً له من رجل على أن البائع بالخيار في ذلك شهراً، ثم إن البائع وقف هذه الأرض وقفاً صحيحاً في الشهر قبل مضيه. قال: الوقف جائز وهذا إبطال للبيع» (٢).

وقال أيضاً: «الرجل يبيع أرضاً له على أنه بالخيار فيقفها، أيكون هذا نقضاً للخيار؟ قلت: فإن اشترى رجل من رجل أرضاً على أن البائع بالخيار فيها إلى وقت

<sup>(</sup>١) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٣٩٣\_ ٣٩٥، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣.

\_ أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ و٣٩٣، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥.

ـ الوقف، عشوب، ص١٧، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٦١.

\_ الأحوال الشخصية، الكردي، ص٢٠٦ \_ ٢٠٧، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦٣٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) الخصَّاف، من الحنفية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ (مرجع سابق).

من الأوقات، وقبضها المشتري فوقفها ثم أجاز البيع فيها، هل يجوز الوقف الذي كان من المشتري؟ قال: لا يجوز ذلك من قِبل أن البائع كان مالكها إلى الوقت الذي أجاز البيع فيها، ولكن البائع لو وقفها قبل مضي وقت الخيار جاز وقفه إياها، وكان إبطالاً منه للبيع»(١).

أما الشافعية فموافقتهم للحنفية في ذلك مأخوذة من نصهم على ملكية المبيع لمن لم الخيار، سواء أكان البائع أم المشتري، أما إذا كان الخيار لهما فالملك موقوف: إن تم البيع تبين أنه كان على ملك المشتري، وإن لم يتم تبين لنا أنه كان على ملك البائع، فيصح تصرف من كان المبيع على ملكه دون الآخر(٢).

- المذهب الثاني: وهو للمالكية: فقد قالوا بملكية المبيع حال الخيار للبائع مطلقاً، سواء أكان الخيار للبائع أم للمشتري<sup>(٣)</sup>، وبناء على ذلك فهو وحده دون المشتري من يصح منه وقف المبيع.

- المذهب الثالث: وهو للحنابلة: فقد قالوا بأن تصرف أحد الطرفين (البائع أو المشتري) في المبيع لا ينفذ إلا بإذن الطرف الآخر، أما عدم نفاذه من المشتري: فلأن المبيع يتعلق به حق البائع، بحيث يمنع جواز التصرف فيه من قبل المشتري، وأما عدم نفاذه من البائع: فلأنه يتصرف في ملك غيره بغير ولاية شرعية ولا نيابة عنه (٤).

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٩٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٦٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٣/ ١٥٩، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٣/ ١٥٩(مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٣/ ١٥٩، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٣/ ١٥٩ (مرجعان سابقان).

وهذا عام كل التصرفات، ومن بينها الوقف، وهو الصحيح من مذهب الحنابلة، وقيل: إن الوقف مستثنى من هذا العموم، فهو يصح من أحدهما دون إذن الآخر لخصوصية الوقف المُشبِهة للعتِق من حيث إن كلاً منهما قُربة، ولكن الصحيح أنه لا يصح.

قال البهوتي<sup>(۱)</sup>: «ووقف المبيع زمن الخيار كبيع، فلا ينفذ من أحدهما إلا بإذن الآخر»<sup>(۲)</sup>.

وقال ابن قدامة (٣): «وذكر أصحابنا في صحة تصرف المشتري بالوقف وجها آخر؛ لأن تصرفه يُبطل حق الشُفعة فأشبَه العِتق، والصحيح أنه لا يصح شيء من هذه التصرفات؛ لأن المبيع يتعلق به حق البائع تعلقاً يمنع جواز التصرف، فمنع صحته كالرهن، ويفارق الوقف العِتق؛ لأن العِتق مبني على السِّراية والتغليب، بخلاف الوقف، ولنا على إبطال تصرف البائع: أنه تصرف في ملك غيره بغير ولاية شرعية ولا نيابة، فلم يصح كما بعد الخيار»(١٤).

وقال الزركشي(٥): "ويُستثنى العِتق، وفي إلحاق الوقف به خلاف الأصح"(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) البهوتي، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع، البهوتي، ٢/ ٥١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) المغنى، ابن قدامة، ٥/ ٣١٨ ـ ٣٢٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الزركشي، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) شرح الزركشي على مختصر الخرقي، ٣/ ٣٩٥ (مرجع سابق).

# \* المطلب الثالث \_ الترجيح:

يظهر أن المذهب القائل بصحة تصرف من له الخيار في المبيع - بيعاً أو وقفاً أو غير ذلك من التصرفات - هو المذهب الذي يراعي مقصود الخيار الذي شُرع من أجله، فعندما يشترط البائع الخيار فالمبيع على ملكه، ولو كان قد خرج عن ملكه لما كان له حق الإمضاء أو الرفض فيما بعد، وكذلك حينما يشترط المشتري الخيار لنفسه فهو يعني رضا البائع وتوقف البيع على رضا المشتري، فإذا تصرف المشتري في المبيع تصرفاً فيه نقل للملكية، دلَّ ذلك على أنه قد أسقط خياره وقبل البيع، فيصح تصرفه لذلك، بخلاف من يتصرف في المبيع ببيع أو وقف وليس له الخيار، عيث لا يصح تصرفه لتعلق حق الطرف الآخر - صاحب الخيار - بالمبيع، وعليه يرجح هذا المذهب والله أعلم.

ونشير إلى أن ما سبق من الحديث عن الوقف حال الخيار في هذا المبحث مصدره خلاف الفقهاء فيمن يكون له حق التصرف في المبيع الذي اشترط فيه أحد الطرفين أو كلاهما الخيار لنفسه.

أما إذا كان الخيار في صيغة الوقف: كأن يشترط الواقف الخيار لنفسه فيما يملكه، إن شاء أمضى الوقف وإن شاء تراجع عن وقفه، فقد ذهب محمد من الحنفية إلى بطلان هذا الوقف؛ لأن الوقف يعتمد على تمام الرضا، فإذا اشترط الواقف الخيار فلا يكون عندها راضٍ، وهذا مبطل للوقف قياساً على الإكراه على الوقف، بجامع أن كلاً منهما لا يتوافر فيه رضا الواقف.

أما أبو يوسف: فقد أجازه؛ لأن الوقف عنده لازم، لكن يحتمل الفسخ ببعض الأسباب؛ ولذا فيجوز اشتراط الخيار، وأما السمني فقد أجاز الوقف وأبطل

الشرط، فالوقف صحيح عنده لكن شرط الخيار باطل(١١).

والكلام عن بقية مذاهب الفقهاء والمناقشة والترجيح في هذه المسألة ليس هنا محله، إنما يندرج تحت الحديث عن شروط صيغة الوقف لا عن الموقوف؛ لأن الكل هنا في هذه الصيغة متفقون على أن ملكية الموقوف للواقف دون غيره، وإنما الخلاف هو في هذه الصيغة، هل يصح بها الوقف أم يبطل، أم يصح الوقف ويبطل الشرط؟.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤٢ (مرجع سابق).





حين يملك الواقف عين الشيء الموقوف ومنفعته، فلا خلاف في جواز تصرفه في وقف ذلك الشيء، أما لو مَلكَ العين دون المنفعة أو المنفعة دون العين، فهل يصح الوقف منه؟ كما في حالة وقف المستأجر؟ ونعني بالمستأجر: العقار أو غيره الموجود في يد مستأجر لقاء أجرة يدفعها إلى المؤجر لمدة معلومة.

وهنا لا بد أن ندرك أن ملكية العقار أو غيره ما زالت موجودة للمؤجر على عين الشيء المستأجر، فللمؤجر ملكية العين وللمستأجر ملكية المنفعة فهي للمستأجر، فللمؤجر ملكية العين وللمستأجر ملكية المنفعة، فماذا لو أراد أحدهما وقف ما يملكه، هل يصح ذلك أم يحتاج إلى إذن الثاني منهما؟ إليك مذاهب الفقهاء:

### المطلب الأول - وقف المستأجر من قبل المؤجر:

ذهب الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة إلى صحة وقف المؤجر للعين المستأجَرة، فلا يُشترط لصحة الوقف عندهم (عدم تعلق حق الغير به)، فلو وقف ما في إجارة الغير صح ذلك، ولا تبطل الإجارة، فإذا انتهت مدة الإجارة أو مات أحد المتعاقدين (المؤجر أو المستأجر)، صُرفت العين إلى جهات الوقف ومصالحه(۱).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٨٩ ـ ٢٩٠. - نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، الوسيط، الغزالي، ٥/ ٢١٦.

\_الكافي، ٣/ ٢٠٤ (مرجع سابق).

جاء في «البحر الرائق»: «لا يُشترط لصحته (الوقف) عدم تعلق حق الغير به، فلو وقف ما في إجارة الغير صحَّ ولا تبطل الإجارة»(١).

وقال الـرَّملي (٢): «الموصى بعينه مدةً والمأجـور وإن طالت مدتهما، فإنه يصح، وإن لم تكن له منفعة حالاً كالمغصوب» (٣).

وقال ابن قدامة (٤٠): «المؤجّر فيصح وقفه من مالكه...» (٥٠).

وقد استدل أصحاب هذا المذهب على صحة وقف المؤجر للعين المستأجرة بما يلي:

١ - عدم اشتراط سلامة الموقوف من حق الغير لصحة الوقف(١٠).

Y = 1 الشيء المؤجَّر مملوك بشرائطه للمؤجر، وليس فيه من نقص سوى العجز عن صرف منفعته إلى جهة الوقف في الحال، وذلك Y = 1 وقد رأينا سابقاً صحة وقف الحيوان الصغير وإن كان Y = 1 يُنتفع به في الحال، وإنما له منفعة تُرجى منه في المستقبل (^).

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الرَّملي، من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة، من الحنابلة (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) الكافي، ابن قدامة، ٣/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٥/ ٣١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٤\_ ٣١٥.

٣ ـ القياس على وقف المال المغصوب وهو في يد غاصبه من قِبَلِ صاحب المال، وهو صحيح، فكذلك المستأجر في يد المستأجر من باب أولى (١٠).

٤ ـ استحقاق المنفعة للمستأجِر لا يمنع من صحة وقف مالك العين المستأجرة لتلك العين (٢)؛ لأنها باقية على ملكه.

وبناءً على ذلك قال الشافعية والحنابلة:

لو وقف المؤجر ما هو في ملكه مسجداً، فعند ذلك يُمنع المستأجِر من استخدام هذا العقار استخداماً ينافي حرمة المسجد، كإلقاء النجاسات والقاذورات فيه، أو اتخاذه إسطبلاً للحيوانات.

وفي الوقت ذاته يُمنع الواقف وغيره من الصلاة والاعتكاف فيه إلا بإذن المستأجر، ويأخذ حكم المسجد فيحرم المكث فيه للجنب والحائض، ويُكره نشد الضالة فيه، ويصح فيه الاعتكاف والاقتداء مع التباعد، ولكن هذا التصرف من قبل المؤجر \_ وَقفُهُ العَقَارَ \_ يجعل للمستأجر الخيار، إما إن يبقى مستأجراً إلى انتهاء المدة، أو يتراضى مع المؤجر على فسخ الإجارة قبل انتهاء مدتها(٣).

حاشية الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٦٩، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٩.
 شرائع الإسلام، الهذلي، ٢/ ١٦٦، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥.

البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥٠، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٥/ ٣١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الكافي، ابن قدامة، ٣/ ٢٠٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: فتوحات الوهاب (حاشية الجمل)، العجيلي، ٣/ ٥٧٦.

\_ حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٦.

\_الكافى، ٣/ ٢٠٤ (مراجع سابقة).

وذهب المالكية إلى عدم صحة وقف المؤجر للعين المستأجَرة، إلا إذا قصد الواقف وقفها بعد الانتهاء من الإجارة، فيصح عند ذلك الوقف؛ إذ لا يُشترط عندهم التنجيز، فيصح الوقف ولو كان مضافاً إلى المستقبل(١).

أي: إنه يشترط عندهم عدم تعلق حق الغير في الموقوف، أي: أن يكون الموقوف مملوكاً لصاحبه ملكاً تاماً لا مستأجراً.

واستدلوا على المنع: بأن منفعة المستأجر مستحقة للمستأجر، فإذا وقفها المؤجر لا يمكن الانتفاع بها، وَوْقفُ ما لا يُنتفع به لا يصح(٢).

قال القرافي (٣): «ويمتنع وقف الدار المستأجّرة؛ لاستحقاق منافعها للإجارة، فكأنه وقف ما لا يُنتفع به، ووقف ما لا يُنتفع به لا يصح»(٤).

أما دليلهم على صحة وقف المستأجر من قبل المؤجر إذا كان قاصداً وقفها بعد انتهاء مدة الإجارة: فهو أن الإجارة لها أمد محدد تنتهي بعده، أما الوقف فهو مؤبد، فيمكن أن يصح الوقف بعد انتهاء أمد الإجارة؛ لسلامته عن المعارض وهو حق المستأجر.

قال الحطَّاب (٥): «وفي نقله الحكم بإبطاله نظر؛ لأن الحبس إعطاء منفعة دائماً، وأمد الإجارة خاص، والزائد عليه يتعلق به الحبس لسلامته من

<sup>(</sup>۱) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، جامع الأمهات، ابن الحاجب، ص ٤٤٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) القرافي، من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الحطَّاب، من المالكية (تقدمت ترجمته).

المعارض»(١)، ثم قال: «الظاهر قول ابن عرفة(٢) بصحة الحبس فتأمله. والله أعلم»(٩).

ويُفهم من هذا أنه لا يصح للمؤجر وقف العين المستأجرة؛ لتعلق حق المستأجر بها إلا إذا وقفها قاصداً وقفها بعد انتهاء مدة الإجارة، فالوقف صحيح؛ لأن المالكية لا يشترطون التنجيز في الوقف(١٤)، وبهذا تكون العين المستأجرة وقفاً لكن بعد انتهاء مدة الإجارة، بخلاف مذهب الجمهور حيث قالوا: إنها تصبح وقفاً قبل انتهاء مدة الإجارة، ولكن لا تُصرَف في وجوه الوقف ومصالحه إلا بعد انتهاء مدة الإجارة،

#### \* \* \*

# \* المطلب الثاني - وقف المستأجر من قبل المستأجر:

دهب جمهور الفقهاء من الحنفية، والشافعية، والحنابلة إلى عدم صحة وقف المستأجر للعين المستأجرة؛ لأنه يشترط عندهم التأبيد، والمستأجرة على التأبيد (١).

<sup>(</sup>١) مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن عرفة، الدسوقى، من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٨٧، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص٥١، ص١٦٢ \_ ١٦٣، رؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، د. الزحيلي، ص٥١، الأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. الزحيلي، ص١٧ \_ ١٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ٢٨٠ ـ ٢٩٠ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٦) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٤٠٠ ـ ٤٣٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ ـ
 ٣٧٨.

### واستدلوا على ذلك بما يلي:

١ ـ المستأجِر يتعلق حقه بمنفعة الشيء المستأجَر لا بماليته(١)؛ ولذا فليس
 له سلطة على عينه تجيز له وقفه.

٢ ـ الوقف إزالة ملك، والمستأجر لا ملك له على العين، فلا يصح وقف
 ما استأجره (٢).

٣ ـ مالك المنفعة مؤبداً ـ كالموصى له بالمنفعة ـ لا يصح منه وقف رقبة المال، فكذلك لا يصح من مالك المنفعة مؤقتاً كالمستأجر (٣).

٤ - الرقبة أصل، والمنفعة فرع عنها، والفرع يَتبع الأصل، فلا يصح وقف المنفعة دون الرقبة<sup>(١)</sup>.

ثم إن الشافعية والحنابلة أجازوا لمن استأجر أرضاً أن يبني فيها مسجداً أو داراً أو يزرع فيها غراساً أو غير ذلك، ثم يقفها مدة الإجارة، فإذا انتهت المدة قُلِعَت وأُزيلَت (٥) الدار أو الغراس.

<sup>=</sup> كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٧١، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦٥١، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٦٣، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٥١، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ ـ ١٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠.
 حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مغنى المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨ ـ ٣٦٠، الوسيط، الغزالي، ٥/ ٣١٦.

قال الرَّملي(۱): «ولو وقف بناء أو غراساً في أرض مستأجرة إجارة صحيحة أو فاسدة أو مستعارة مثلاً، فالأصح جوازه؛ لأنه مملوك يُنتفع به في الجملة مع بقاء عينه، والثاني: المنع؛ إذ لمالك الأرض قلعهما، فلا يدوم الانتفاع بهما، قلنا: يكفي دوامه إلى القلع بعد مدة الإجارة»(۱).

وجاء في «الفتاوى الكبرى»: «يجوز أن يقف البناء الذي بناه في الأرض المستأجرة، سواء وقفه مسجداً أو غير مسجد، ولا يُسقِطُ ذلك حق أهل الأرض، فإنه متى انقضت مدة الإجارة وانهدم البناء زال حكم الوقف، سواء كان مسجداً أو غير مسجد، وأخذوا أرضهم فانتفعوا بها، وما دام البناء قائماً فعليه أجرة المثل، ولو وقف على رَبْع أو دار مسجداً، ثم انهدمت الدار أو الرَبْع (الربع المكان أو الموضع الذي يُنزل فيه في الربيع)، فإن وقف العلو لا يسقط حق امتلاك السفل، كذلك وقف البناء لا يُسقِط حق ملاك الأرض»(٣).

فإذا انتهت مدة الإجارة وكان قد وقف البناء مسجداً أو غيره، فإن حكم الوقف يزول وتعود الأرض لأصحابها، ويُقلع الغراس ويُزال البناء، فإن بقي بعد القلع منتَفعاً به فهو وقف كما كان، وإن لم يبقَ، هل يصير ملكاً للموقوف عليه أم يرجع للواقف؟.

فيه وجهان: أصحهما الأول، وهذا إن لم يمكن شراء ما يوقَف من جنسه بثمنه، أما إن أمكن ذلك فالصحيح شراء عقار أو جزء من عقار أو من جنسه ما يوقَف

<sup>=</sup> \_حاشيتا الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٦٨، الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٣٦ \_ ٢٣٧، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢٥ \_ ٤٢٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) الرَّملي، من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٦٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٣٦ ـ ٢٣٧ (مرجع سابق).

مكانه، وهناك حالة تجعل الخلاف يرتفع ويصح الوقف دون خلاف، وهي: ما لو وقف صاحب الأرض أرضه وصاحب البناء أو الغراس ذلك، فيكون الكل وقفالاً).

- وقال المالكية: يصح للمستأجر الذي ملك منفعة الشيء بأجرة لمدة معينة أن يوقفه خلال هذه المدة، فمن استأجر داراً مدة، فله وقف منفعتها؛ لأنها من جملة ما يملكه لقاء دفع الأجرة، ولا يمنع من صحة الوقف أن يكون الوقف محدداً بمدة معينة؛ لأنهم لا يشترطون التأبيد في الوقف.

وعليه: إذا استأجر أرضاً عشر سنين ليصيرها وقفاً مسجداً في تلك المدة، صحّ ذلك؛ لأنه لا يُشترط أن يكون الواقف مالكاً للرقبة، بل يكفي ملك ما هو أعم من ذلك كالمنفعة، وعليه فيصح أيضاً أن يستأجر أرضاً موقوفة، ويوقف منفعتها على مستحق آخر غير الأول في تلك المدة، فمتى انقضت المدة عادت الأرض لمالكها(٢).

- قال الدسوقي (٣): «ومن استأجر داراً محبَّسة مدة فله تحبيس منفعتها، أي: فمنفعتها من جملة المملوك بأجرة منفعة الخلو (١)،

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٥/ ٣١٦، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٦٠\_ ٣٦٠. - تحفة المحتاج، الهيتمي، ٨/ ٧١- ٧٣، حاشيتا الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٦٨. - الفتاوى الكبرى، ابن تيمية، ٤/ ٢٣٦ ـ ٢٣٧ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ١١١٨، الشرح الصغير، الدردير، ١٠/٤.
 حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، مواهب الجليل، الحطّاب، ٧/ ٢٢٩.
 بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠، جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي، من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) الخلو: عُرِّف بعدة تعاريف نذكر بعضاً منها:

«هو أن يجعل الواقف أو المتولي أو المالك على الحانوت قدراً معيناً يؤخذ من الساكن ويعطيه به تمسكاً شرعياً، فلا يملك صاحب الحانوت بعد ذلك إخراج الساكن الذي ثبت له الخلوُّ، ولا إجارتها لغيره ما لم يدفع له المبلغ المرقوم، فيُفتى بجواز ذلك قياساً على بيع الوفاء الذي تعارفه المتأخرون».

«أو هو ما يبنيه المستأجر في حانوت الوقف ولا يحسبه على الوقف، فيقوم المستأجر بجميع لوازمه من عمارة وترميم، ولذلك فإنه يدفع أجرة قليلة لقاء ما دفعه المستأجِرُ وما يصرفه في المستقبل» (رد المحتار، ابن عابدين، ٩/ ٣٠ ـ ٣١) (مرجع سابق).

"يُطلق على استحقاق المستأجر وضع يده على الحانوت في مقابلة الدراهم التي دفعها للمالك أو الواقف أو المتولي على تلك الدراهم. . . ويثبت لصاحبه حق القرار بشرط أن يدفع أجر المثل، فلا يُنزع منه ويُؤجر لغيره، وإن أُخرج فله طلب خلوه الذي دفعه، ويثبت له أيضاً حق الفراغ عنه لمن أحب . . . والخلو لا يعطي صاحبه حق القرار مطلقاً ، بل ما دام لم يُدفع له المبلغ الذي دفعه» . "والفرق بينه وبين الإجارة: أنه يعطي صاحبه القرار ما لم يُدفع له المبلغ ، بخلاف المستأجر فله القرار ما دام يدفع الأجرة في المدة المحددة» . (الوقف، عشوب، ص٤٠١) (مرجع سابق) .

«حق يثبت للمستأجر لقاء ما دفعه من أجرة معجلة، فيحق له أن يأخذ مالاً مقابل تنازله عن اختصاصه بمنفعة العقار المأجور لشخص آخر يحل محله إذا كانت مدة الإجارة باقية، وإلا كان غصباً حراماً إذا كانت المدة منتهية» (الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٨٢٤ - ٣٨٢٥).

«المنفعة التي يملكها المستأجر لعقار الوقف مقابل مال يدفعه إلى الناظر لتعمير الوقف إذا لم يوجد ما يعمر به، على أن يكون له جزء من منفعة الوقف معلوم بالنسبة كنصف أو ثلث، وعرّفه الزرقاني بتعريف أعم فقال، هو اسم لما يملكه دافع الدراهم من المنفعة التي دفع في مقابلتها الدراهم، وأُطلق الخلو على حق مستأجر الأرض الأميرية في التمسك بها إن كان له فيها أثر من غراس أو بناء، على أن يؤدي ما عليها من الحقوق لبيت المال» (الموسوعة الفقهية، إصدار وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت، ط٢، ١٤١هه ١٩٩٠م)

فيجوز وقفها»(۱).

وقال الحطَّاب (٢): «الوقف لا يُشترط فيه التأبيد... إذا اكترى أرضاً عشر سنين ليصيرها حبساً مسجداً في تلك المدة... قلت: هذه الصورة ذكروها في الحبس، وقالوا: لا يُشترط كون المحبِّس مالك الرقبة، بل ما هو أعم كالمنفعة، وإلى ذلك أشار خليل بقوله: (وإن بأجرة)»(٢).

وجاء في «الشرح الصغير»: «شمل قوله: (وإن بأجرة) ما إذا استأجر داراً مملوكة أو أرضاً مدة معلومة، وأوقف منفعتها ولو مسجداً في تلك المدة، وما إذا استأجر وقفاً وأُوقفت منفعته على مستحق آخر غير الأول في تلك المدة»(٤).

وقد وافق المالكيةُ الشافعيةَ والحنابلةَ في جواز وقف البناء على الأرض المستأجرة، فإذا انقضت مدة الإجارة وقُلعت الأشجار أو أُزيل البناء عاد للذي بناه، أي: للواقف.

جاء في «جواهر الإكليل»: «في المدونة لا بأس أن يكري أرضه على أن تُتّخذ مسجداً عشر سنين، فإذا انقضت كان النقض للذي بناه»(٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الحطَّاب، من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

#### \* المطلب الثالث \_ المناقشة والترجيح:

الخلاصة في وقف المستأجر أن من يحق له وقف العين هو المؤجر عند جمهور الفقهاء، ولا يحق ذلك للمستأجر، بخلاف المالكية الذين أجازوا وقف منفعة المستأجر للمستأجر لا للمؤجر، ثم إن الشافعية والحنابلة وافقوا المالكية في تجويز بناء مسجد أو دار أو غرس أشجار من قبل من استأجر أرضاً ووقف ذلك المسجد أو تلك الدار أو الغراس خلال مدة الإجارة، فإذا انتهت المدة قُلِعَ الغراس، وأزيل البناء (۱).

وعمدة الجمهور في إجازة وقف العين المستأجّرة للمؤجر هي ملكية الشيء المستأجّر للمؤجر ملكية تامة، واستحقاق المنفعة للمستأجر لا يؤثر على هذه الملكية، قياساً على المال المغصوب، حيث يبقى على ملك صاحبه دون الغاصب.

وأما تعليل المالكية للمنع فهو: تعلُّق حق المستأجِر باستيفاء منفعة المأجور، وهذا التعلق يجعل المستأجَر غير منتفع به لو وقفه المؤجر؛ ولذا فلا يصح الوقف.

ولكن المالكية في حقيقة الأمر أجازوا \_ كما رأينا \_ وقف المأجور من قِبل المؤجر إذا كان قاصداً وقفه بعد الانتهاء من الإجارة، وهم بذلك يلتقون مع الجمهور، ويبقى الفارق بينهم هـ و وقوع الوقف منجَّزاً في الحال عند الجمهور،

<sup>(</sup>۱) هذا أيضاً ما استخلصه الدكتور وهبة الزحيلي من مذاهب الفقهاء في هذه المسألة، فقال، قوالخلاصة: يصح عند الجمهور للمؤجر وقف العين المؤجرة، ولا يصح وقفها عند المالكية، ويصح عند المالكية للمستأجر وقف منفعة المأجور، ولا يصح وقفها عند الجمهور (الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٥) ويُنظر: رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص١٥. والأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ - ١٨. والفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٦ (مراجع سابقة).

ووقوعه غير منجَّز عند المالكية، وهم الذين لا يشترطون التنجيز، لكن الكل متفقون على أن الوقف لا يُصرف في مصالحه ووجوهه إلا بعد انتهاء مدة الإجارة حفاظاً على حق المستأجر؛ ولذا فإن الخلاف يصبح غير ذي أثر فعلي، ويكون الرأي الراجح هو صحة وقف المستأجر من قِبل المؤجر.

وأما وقف العين المستأجّرة من قبل المستأجِر، فقد استدل الجمهور على منعه بعدم ملكية المستأجِر لرقبة المال، وأن ما يملكه من المنفعة لا يجيز له وقف العين؛ لأنها فرع من الرقبة، والفرع يتبع الأصل.

أما المالكية فاستدلوا على الجواز بأن المنفعة مملوكة للمستأجِر بما دفعه من أجرة؛ ولذا يصح منه تمليكها، ولا يمنع من ذلك عدم ملكيته للرقبة، فهو لن يقفها مؤبدة بل مؤقتة مدة إجارته.

وهذا يعود في الأصل إلى عدم اشتراط المالكية للتأبيد في الوقف(١) \_ وهو ما سبق بيانه في الفصل الثاني \_ بخلاف الجمهور الذين اشترطوا ذلك.

ونرى هنا أن المستأجر لا تمتد يده إلى عين المال ورقبته، فهو لا يتصرف في ملكية العين التي ليست له، وإنما يتصرف فيما يملكه من منفعة، وهو بذلك لا يعتدي على عين المال بإزالة ملكيته عن مالكه، فينبغي أن يجوز ذلك قياساً على ما لو آجر المستأجر ما قد استأجره من آخر، وهو ما أجازه الفقهاء(٢).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الشرح الصغير، الدردير، ١٠/٤.

بلغة السالك، الصاوى، ٤/ ١٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: رد المحتار، ابن عابدين، ٥/ ١٩ و٥٥.

تبيين الحقائق، الزيلعي، ٥/ ١١٣ (مرجعان سابقان).

قال الدكتور وهبة الزحيلي: ﴿وبِما أن المستأجر مَلَكَ المنفعة فله أن ينتفع بها بنفسه أو =

بل ينبغي أن يكون أولى بالجواز؛ لأنه في هذه الحالة يأخذ الأجرة على ذلك، وهي معاوضة، والقاعدة الفقهية تجعل التبرع أولى بالتساهل في الشروط من المعاوضة: «يُغتفر في القربة ما لا يُغتفر في المعاوضة»(١).

ولذا فإن الراجح في المسألة \_ والله أعلم \_ جواز وقف العين المستأجرة من قبل المؤجر، وجواز وقف منفعة العين المستأجرة من قبل المستأجر.

وهذا ما ذهب إليه القانون المصري (٤٨ لعام ١٩٤٦م)، حيث نص في المادة (٣١) على ما يلي: «يجوز استغلال الدار الموقوفة للسكنى، وتجوز السكنى في الدار الموقوفة للاستغلال ما لم تقرر المحكمة غير ذلك إذا رُفع الأمر إليها»(٢).

\* \* \*

<sup>=</sup> بغيره بواسطة الإجارة أو الإعارة». (الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٨٤٢) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١٥ (مرجع سابق).



قبل التعرف على وقف أراضي الحوز لا بد من بيان المقصود بأراضي الحوز أولاً:

أراضي الحوز لغة : الحوز : الجمع، وكل من ضم شيئاً إلى نفسه فقد حازه (١٠) . أراضي الحوز اصطلاحاً : عُرِّفت بعدة تعاريف متقاربة ، منها :

1 \_ أراضي الحوز: «هي ما حازها السلطان عند عجز أصحابها عن زراعتها وأداء مؤنتها بدفعهم إياها إليه لتكون منفعتها للمسلمين مقام الخراج، ورقبة الأرض على ملك أربابها»(٢).

٢ ـ أرض الحوز: «أرض عجز صاحبها عن زراعتها وأداء خراجها، فدفعها
 إلى الإمام لتكون منافعها جبراً للخراج»(٣).

٣ \_ الحوز: «هو شيء قد حازه السلطان وأدخل فيه مزارعين يعمرونه»(١٠).

أراضي الحوز: «هي الأراضي التي لم يدفع أصحابها ما عليها، فاستولى عليها بيت المال واستغلها مدة استوفى منها من غلتها ما عليها من خراج»(٥).

<sup>(</sup>١) يُنظر: مختار الصحاح، الرازي مادة (ح و ز)، ص١٦٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤ ـ ٢٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق، ابن نجيم، ٧٥ ٣/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٢ (مرجع سابق).

أراضي الحوز: «هي الأراضي التي عجز أصحابها عن زراعتها ودفع الخراج المقرر عليها، فدفعوها للإمام لتكون منافعها في مقابل ما عليها من المؤن مع بقاء عينها لهم»(١).

٦ - أراضي الحوز: «هي أرض مملوكة لبعض الأفراد، ولكنهم عجزوا عن استغلالها، فوضعت الحكومة يدها عليها لتستغلها وتستوفى منها ضرائبها»(٢).

ونلاحظ أن كل التعاريف تدور حول نقاط أساسية هي:

١ - أراضي الحوز أراضٍ لا تزال على ملك أصحابها؛ ولذا فإن لها مالكين
 معروفين وربما يكونوا مزارعين فيها.

٢ ـ الحكومة أو السلطان وضع يده على تلك الأرض نتيجة عجز أصحابها
 عن دفع ما عليهم للدولة أو للسلطان من خراج أو مؤونة أو ضريبة أو غير ذلك.

٣ ـ اليد التي وُضِعَتْ على الأرض تريد استيفاء منافعها وغلَّتها لقاء ما عليها
 من ضريبة أو مؤونة ثم إرجاعها لأصحابها.

٤ ـ قد يكون هناك أشخاص يعينهم السلطان يديرون هذه الأرض غير أصحابها
 الأصليين .

## \* وقف أراضي الحَوْز:

إما إن يكون واقفها هو السلطان ومن في مقامه (الحكومة)، وإما أن يكون

<sup>(</sup>١) الوقف، عشوب، ص١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٦٧.

ـ الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥.

<sup>-</sup> الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ (مراجع سابقة).

واقفوها هم الذين يديرون الأرض نيابة عن أهلها، وإما أن يكونوا أصحابها وأربابها الأصليين (المالكين).

## فإن وقفها السلطان أو من في حكمه (الحكومة أو الدولة):

فمن خلال ما مر من التعاريف كلها لا حظنا أن السلطان أو الحكومة لم تنتقل لهم ملكية الأرض، وبناءً على اشتراط ملكية الموقوف للواقف، فإنه لا يصح للإمام أو من في حكمه كالدولة أو الحكومة وقف أراضي الحوز؛ لأنهم ليسوا بمالكين لها(۱)؛ حيث إن يد ولي الأمر ليست يد مالك شخصي، وهي (الأرض) ليست من أراضي بيت المال التي يديرها ولي الأمر بصفة دائمة، إنما هي أراضي يديرها بالنيابة عن أهلها، وإذا كان ما يوجد لبيت المال من أراضي لا يجوز لولي الأمر أن يقفه، بل يجوز أن يخصص منفعته لبعض مصارف الدولة، فمن باب أولى أنه لا يجوز وقف هذه الأراضي التي يديرها نيابة عن أهلها ليستوفي ما عليها من مؤونة أو خراج من غلتها(۱).

وإن وقفها من أدخله السلطان (أو الحكومة) فيها لإدارتها وعمارتها نيابة عن أهلها: فلا يصح وقفه لها أيضاً؛ لأنه ليس مالكاً لها، وإنما هي باقية على ملك أصحابها، أما هو فمزارع فيها أو عامل، وللسلطان (أو الحكومة) أن يُخرجه منها متى شاء (٣).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤ ـ ٢٠، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥.

ـ الوقف، عشوب، ص١٨، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٢ ـ ١٢٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤ ـ ٢٥. =

إما إن وقفها مالكوها وأصحابها الحقيقيون: فيكاد الفقهاء يجمعون على صحة هذا الوقف؛ ولعل ذلك لأنهم مالكون(١).

لكن يلاحظ أن هذه الأراضي لا تُعَدُّ ملكاً لأصحابها من كل الوجوه؛ ولذلك فإن الدولة لم تُجز وقفها من قِبل أصحابها حتى عهد الدولة الفاطمية، ثم أُجيز بعد ذلك وقفها، وهذا ما يُحمل عليه القول بالمنع في بعض الكتب حتى لمالكيها(٢).

قال ابن نجيم(٣): "زاد في التتارخانية: ولا لمالكها وقفها"(١).

ولا بد من الإشارة إلى أن هذا النوع من الأراضي لم يعد موجوداً اليوم، حيث لا يؤخذ الخراج، ولكن يمكن أن نتصوره في وقتنا الحاضر مما ذكره الأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي<sup>(٥)</sup> في تعريفه لأراضي الحوز، عندما لم يشترط أن تكون تلك الأراضي مصادرة بسبب عجز أصحابها عن دفع الخراج فقط، بل يمكن أن تكون بسبب عجز أصحابها عن دفع الخراج فقط، الحكومة<sup>(١)</sup>، وهذا

<sup>= -</sup> الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧، الوقف، عشوب، ص١٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٢ ـ ١٢٣.

\_الوقف، عشوب، ص١٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٢ ـ ١٢٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ابن نجيم الحنفى، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) د. وهبة الزحيلي، من علماء دمشق المعاصرين (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٦٧.

ـ الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥.

أمر يمكن تصوره في وقتنا الحاضر، حيث تؤخذ الضرائب من قِبل الحكومات بخلاف الخراج.

\* \* \*

<sup>=</sup> \_ الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ (مراجع سابقة).



يمكن للإنسان أن يؤجر نفسه ليقوم بعمل ما لقاء أجر، لكن هل يمكن أن يوقف نفسه ليقوم بعمل أو نوع من العبادات:

ذهب جمهور الفقهاء إلى أنه لا يصح للإنسان أن يقف نفسه؛ لأن من شروط صحة الوقف أن يكون الموقوف مملوكاً للواقف، والحُرُّ حين يقف نفسه فهو لا يملك رقبته، فرقبة الحر غير مملوكة له ولا لغيره من البشر.

وقياساً على عدم جواز هبة الإنسان نفسه أيضاً، فلا يصح أن يقول: أوقفت نفسي على ولدي أو على الفقراء أو على نوع من أنواع العبادات(١).

جاء في «شرح منح الجليل»: «صح وقف مملوك لواقفه أوموكله، واحتُرز به عن وقف الإنسان نفسه على نوع من العبادات»(۲).

<sup>(</sup>١) يُنظر: منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٠، شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٠.

ـ مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٧، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٧١.

ـ روضة الطالبين، النووي، ٥/ ١٣٥، الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤٠.

ـ حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٤، الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥.

\_ مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، حاشيتا قليوبي وعميرة على منهاج الطالبين، ٣/ ١٠٠.

<sup>-</sup> مطالب أولى النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١٠ (مرجع سابق).

وجاء في «مغني المحتاج»: «ولا يصح وقف الحر نفسه؛ لأن رقبته غير مملوكة له، كما لا يهب نفسه»(١).

وجاء في «مطالب أولي النهى»: «ولا يصح أن يقف الحُرُّ نفسه، وإن صحت إجارته»(۲).

وأما ما ذكره بعض الكُتَّاب والمؤرخين من صور (٣)، توضح خدمة بعض

«كان هناك وقف قديم في مدينة طرابلس (لبنان)، يقوم ربعه على توظيف اثنين يمران بالمستشفيات، ويتحدثان بجانب المريض حديثاً خافتاً ليسمعه المريض بما يوحي له بتحسن حالته واحمرار وجهه وبريق عينيه». (من روائع حضارتنا، السباعي، ص١٤٥) (مرجع سابق).

"ولعل خير ما يجسد الإحسان في الإنفاق هو تلك الأوقاف المذهلة في مقاصدها، والمدهشة في غاياتها، التي لم تغطِّ مناحي الحياة المختلفة فقط، ولم تقتصر على الحاجات الأساسية للإنسان من مأكل ومشرب وملبس ومسكن وعلاج ودواء، بل تعدَّت ذلك إلى وقف مؤنسي المرضى والغرباء، حيث يجري تكليف أصحاب البراعات الكلامية والأصوات الرّخيمة بالعزف وقراءة القصائد الشعرية والأناشيد الفكاهية؛ ليقوم كل واحد منهم بذلك ساعةً من الليل لإيناس الغرباء والتخفيف عمن ليس له من يخفف عنه أو يؤنسه".

(موسوعة الحب في القرآن الكريم، (الذين يحبهم الله)، الدكتور إحسان بعدراني ونابغة ببيلي، طبعة خاصة، ١٤٢٨هـ ٧٠٠م، ص٣٠ ـ ٣١).

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) كان المرضى في المستشفى المنصوري يُعزلون في قاعة يمتِعون فيها آذانهم باستماع القصص يلقيها عليهم القصَّاص، وتنشد الأناشيد تخفيفاً لآلامهم. يُنظر: (الوقف ودوره، منصور، ص٨٨ \_ ٨٩) (مرجع سابق).

الناس للمرضى في المستشفيات الوقفية، فلا يوجد دليل على أنهم كانوا قد وقفوا أنفسهم على ذلك، بل إنهم إما متبرعون بذلك، أو يأخذون عليه أجرة من غلة الوقف.

\* \* \*



اتفق الفقهاء على أن العين المرهونة تظل ملكاً للراهن حتى ولو سلَّمها للمرتهن؛ ولذا فولاية التصرف في العين المرهونة هي للراهن لا لغيره، لكن بما أن للمرتهن حقاً متعلقاً بالمرهون، فإن تصرف الراهن في العين المرهونة تصرفاً يزيل الملك كالبيع مثلاً يكون متوقفاً على إذن المرتهن (۱).

فماذا عن وقف الراهن للعين المرهونة:

اختلف الفقهاء في ذلك على قولين:

القول الأول: يصع للراهن وقف العين المرهونة، وقال بذلك الحنفية (٢)، ووافقهم المالكية (إذا كان الراهن قاصداً وقفها بعد الخلاص من الرهن الأنهم لا يشترطون التنجيز، أما إن كان يقصد وقفها حال تعلق حق المرتهن بها

<sup>(</sup>١) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٦/ ٨١ وما بعدها.

ـ الشرح الكبير وحاشية الدسوقي، ٣/ ٢٠٥ وما بعدها.

\_مغنى المحتاج، الشربيني، ٢/ ١٣٠، المغني، ابن قدامة، ٤/ ٣٦٢.

\_الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٦/ ٤٣٠٨ وما بعدها (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥، تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١١٢/١.

\_أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٧، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥، الوقف، عشوب، ص١٩ (مراجع سابقة).

فلا يصح وقفها)<sup>(۱)</sup>.

واستدلوا على ذلك: بأن المرهون ما زال على ملك الراهن، وتَعَلَّقُ حق المرتهن به لا يَمنع من صحة وقفه، لكن يُنظر: إن وفى الراهن الدين حال الحياة، أو مات وترك ما يوفى به الدين، استقر المرهون على جهة الوقف، وخلص من تعلق حق المرتهن به، أما إن حان وقت سداد الدين ولم يوف الراهن الدين، فللمرتهن أن يطالب بإبطال الوقف وبيع المرهون.

ويجبر القاضي الراهن على دفع ما عليه إن كان موسراً، أما إن معسراً فيبطل الوقف، وتباع العين المرهونة ليفي ما عليه من الدين، وكذلك الحكم فيما لو مات ولم يوف الدين، فإن كان له ما يوفي الدين ظل الموقوف على حاله، وإلا فيباع ويبطل الوقف (٢).

وقد سبق مثل هذا الكلام في وقف المستأجر، حيث رأينا: أن الحنفية يجيزون للمؤجر وقف العين المستأجرة؛ لأنهم لا يشترطون لصحة الوقف: عدم حق الغير بالموقوف<sup>(٣)</sup>، وكذلك المالكية؛ فإنهم يجيزون ذلك للمؤجر إذا كان قاصداً وقف العين المستأجرة بعد الانتهاء من الإجارة؛ لأنهم لا يشترطون التنجيز<sup>(١)</sup>، فالإجارة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الشرح الكبير مع حاشية الـدسوقي، ٤/ ٧٧، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٦٢ \_ ١٦٣.

الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦٣٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥، تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١١٢. - الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١ (مرجع سابق).

لها أمد تنتهي بعده، أما الوقف فهو مؤبد، يمكن أن يبدأ بعد انتهاء الإجارة لسلامته من المعارض وهو حق المستأجر(١).

القول الثاني: لا يصح وقف العين المرهونة: والقائلون بهذا هم المالكية (إذا كان الواقف قاصداً وقفها حال الرهن) والشافعية، والحنابلة، والجعفرية(٢).

واستدلوا على ذلك: بأن في وقف العين المرهونة إبطال لحق المرتهن، وإبطال حقه لا يجوز، فلا يجوز وقف المرهون لأجل ذلك، وقياساً على بيع المرهون حيث لا يصح، فكذلك الوقف لأنه إزالة ملك(٣).

الرأي الراجع: يظهر في هذه المسألة التشابه مع حالة وقف المستأجر، وترجيح الجواز في الحالتين هو الأقرب للصواب والله أعلم -؛ لأن العين المستأجرة ما زالت على ملك المؤجر، وكذلك العين المرهونة ما زالت على ملك الراهن، وتَعَلَّقُ حق الغير بها لا يَمنع من صحة وقفها؛ لأن هذا التعلق له مدة محددة ينتهي بعدها بانتهاء مدة الإجارة أو الرهن، فإذا انتهت تلك المدة عادت العين إلى مالكها

<sup>(</sup>١) يُنظر: مواهب الجليل، الحطَّاب، ٧/ ٦٢٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ٧٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠.

ـ الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٨/ ١٦٨.

ـ كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٨٧.

\_ فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي،

ـ الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥ ـ ١٤٦ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٨/ ١٦٨.
 \_ مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٧ (مراجع سابقة).

دون معارض، فيصح الوقف لأجل ذلك.

وإذا أردنا أن لا نبطل حق المستأجِر في المنفعة، وحق المرتهن في حبس العين المرهونة للاستيفاء منها حال العجز عن أداء الدين من قِبل الراهن، فيمكن أن نقول: إن الوقف يظل موقوفاً على انتهاء مدة الإجارة أو على فك الرهن، إلا إذا أذن المستأجِر للمؤجر، أو المرتهن للراهن بذلك خلال المدة، فيجوز وينفذ الوقف دون توقف على انتهاء المدة.

+ + +



الإقطاع لغة : مادة (قطع) القطع : إبانة بعض أجزاء الجُرم من بعض (١٠). واصطلاحاً : عُرِّفت الإقطاعات بتعاريف عديدة، نختار منها التعاريف التالية :

عَرَّفها ابن عابدين (٢): بأنها «ما يُقْطِعُه الإمام: أي: يعطيه من الأراضي رقبةً أو منفعةً لمن له حق في بيت المال (٣).

وعَرَّفها بعض الفقهاء المعاصرين بتعاريف متقاربة منها:

1 \_ الإقطاعات: هي «الأراضي التي يدفعها ولي الأمر لبعض الناس ليزرعوها، أو لينتفعوا بها نظير مال يدفعونه، أو لإحيائها على أن يفرض فيها ما يفرض في مثلها»(٤).

٢ ـ الإقطاعات: «هي أرض مملوكة للدولة، أعطتها لبعض المواطنين ليستغلها
 ويؤدي الضريبة المفروضة عليها مع بقاء ملكيتها للدولة»(٥).

والأموال التي يصح وقفها وكيفية صرفها، د. الزحيلي، ص١٦٠.

<sup>(</sup>١) لسان العرب، ابن منظور مادة (قطع)، ٨/ ٢٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن عابدين، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) رد المحتار، ابن عابدين، ٦/ ٤٦٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٣. ويُنظر: الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٤.

٣ ـ الإقطاعات: «وهي أراضي بيت المال التي تعطى لمن لهم استحقاق فيه كالعلماء والقضاة؛ لينتفعوا بغلَّتها جزاءً لهم على أعمالهم، مع بقاء رقبتها لبيت المال»(١).

ويُستخلص من التعاريف أن الإقطاعات تقسم إلى قسمين:

القسم الأول: إقطاع استغلال وانتفاع وزراعة، وهذا لا تثبت فيه ملكية المقطَع له للرقبة (العين).

القسم الثاني: إقطاع إحياء موات، وهذا يؤدي إلى الملكية، إذا أحيا المقطّع له ذلك الموات (٢)؛ تطبيقاً لما قاله عمر بن الخطاب الشه (٣): «من أحيا أرضاً ميتة فهي له (٤)، وهو يوافق معنى حديث رسول الله ﷺ: «من أعمر أرضاً ليست لأحد فهو أحق بها» (٥).

حكم القسم الأول: أنه ينبغي ألا يصح وقفه عند جمهور الفقهاء من الحنفية

<sup>=</sup> ورؤية اجتهادية في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، د. الزحيلي، ص٥١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) الوقف، عشوب، ص١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٨/ ١٦٢، محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) عمر بن الخطاب، أمير المؤمنين الصحابي الجليل (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب من أحيا أرضاً مواتاً، (صحيح البخاري، ٢/ ٨٢٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه عن عائشة ﷺ، كتاب المزارعة، باب من أحيا أرضاً مواتاً، برقم (٢٢١٠) (صحيح البخاري، ٢/ ٨٢٣) (مرجع سابق).

والشافعية والحنابلة، الذين ذهبوا إلى عدم صحة وقف المستأجر للعين المستأجرة (١١)؛ وذلك لأن المقطّع له إقطاع استغلال وانتفاع يشترك مع المستأجر في عدم ملكيته لما يقف ملكية عين، ووجود الملكية للرقبة شرط عند الجمهور لجواز الوقف.

أما المالكية الذين أجازوا للمستأجر وقف العين المستأجرة (٢)، فينبغي أن يجوز عندهم وقف الإقطاعات للمقطّع له إقطاع انتفاع، ولا يمنع من صحة الوقف: عدم ملكيتهم للعين، بل يكفي ملكيتهم للمنفعة، وإن كانت محددة بمدة؛ لأنهم لا يشترطون التأبيد.

وحكم القسم الثاني: يختلف فيه الحكم حسب نوع الشيء المقطع على التفصيل الآتي:

حيث إن ما يُقطعه السلطان لأحد الناس؛ إما أن يكون مواتاً أو من بيت المال أو ملكاً للإمام:

\_ أما الموات: فقد أجاز الحنفية والشافعية والحنابلة لمن أقطعه الإمام أرضاً

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٤٠٠ ـ ٤٣٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ ـ ٣٧٨.

كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٧١، محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢٣. الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١.

\_ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩.

\_ مواهب الجليل، الحطاب، ٧/ ٦٢٩.

ـ جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥.

<sup>-</sup> الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٠ (مراجع سابقة).

مواتاً أن يقفها(١)؛ لأنه مَلَكَها بالإحياء.

- وأما بيت المال: فقد أجاز الحنفية والمالكية والشافعية للإمام أن يقف من بيت المال إذا كان هناك مصلحة؛ إذ إن تصرفه منوط بالمصلحة كولي اليتيم، ومن ثم لو رأى تمليك ذلك للموقوف عليهم جاز، وجاز لهم أن يقفوه لأنهم ملكوه(٢).

أما إذا كان الإقطاع إقطاع انتفاع، فالحنفية لم يجيزوا وقف ما أقطعه الإمام من بيت المال؛ لأن المقطَع له لا يملك رقبة المال<sup>(٣)</sup>، وهم يشترطون الملك لصحة الوقف<sup>(١)</sup>.

- وأما ما هو ملك للإمام: فيجوز للإمام أن يقف ما في ملكه، وكذلك يجوز لمن أقطعه الإمام شيئاً من ملكه أن يقفه أيضاً؛ لأنه وقف ما يملك(٥).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧.

<sup>-</sup> حاشية الرشيدي على النهاية، ٥/ ٣٥٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٢.

<sup>-</sup> الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٥٣٠، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥.

<sup>-</sup> الإسعاف، الطرابلسي، ص٣٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الدرر المختار، الحصكفي، ٣/ ٤٣٠ وما بعدها، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٩.

<sup>-</sup> نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧.

<sup>-</sup> حاشية الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، الدر المختار، الحصكفي، ورد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٤٣٠ وما بعدها.

ـ أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣٤.

وفيما يلى بعض النقول الفقهية التي تؤكد ما سبق:

جاء في «الدر المختار»: «وأغلب أوقاف الأمراء بمصر إنما هو إقطاعات يجعلونها مشتراة صورةً من وكيل بيت المال، ولو وقف السلطان من بيت المال لمصلحة عمَّت يجوز ويُؤجَر»(١).

وقال ابن نجيم الحنفي<sup>(۲)</sup>: «ويتفرع على اشتراط الملك أنه لا يجوز وقف الإقطاعات إلا إذا كانت الأرض مواتاً وأقطعها الإمام رجلاً، أو كانت ملكاً للإمام فأقطعها رجلاً».

قال الخصّاف من الحنفية (٤): «وإذا أقطع السلطان إنساناً شيئاً من حق بيت المال لم يجُز وقفه لذلك، قلت: وكيف يُقطع شيئاً من بيت المال؟ قال: هذه أرض لإنسان، وهي أرض خراج، وهي ملك لأربابها، فالسلطان يأخذ منهم النصف مما يخرج لله على من أرض الزرع، فأقطع السلطان من هذا النصف الذي يأخذه لبيت المال بعضه، فيقول لمن يُقطعه: قد أقطعتك من هذا النصف أربعة أخماسه، وجعلت عليك خمسه لبيت المال، وهو العشر من جميع ما تُخرِجُ الأرض، فإن وقف هذا الذي أُقطِع ذلك ما أُقطِع لم يجز الوقف في ذلك؛ من قِبل أن الذي أُقطع ليس يملك رقبة الأرض، وإنما أُقطع شيئاً من حق بيت المال، فالوقف في

<sup>=</sup> \_ الوقف، عشوب، ص١٨، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٤٣٠ وما بعدها (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الخصَّاف، (تقدمت ترجمته).

ذلك لا يجوز»(١).

وجاء في «الإسعاف»: «ولو وقف أرضاً أقطعه إياها السلطان؛ فإن كانت ملكاً له أو مواتاً صح، وإن كانت من بيت المال لا يصح»(٢).

وقال الرَّملي (٣) الشافعي: «نعم يصح وقف الإمام نحو أراضي بيت المال على جهة ومعيَّن، على المنقول المعمول به، بشرط ظهور المصلحة في ذلك؛ إذ تصرفه فيه منوط بها كولى اليتيم، ومن ثم لو رأى تمليك ذلك لهم جاز»(١).

## الترجيح:

ينبغي أن يصح وقف الإقطاعات بنوعيه: أما ما يُقطعه الإمام إقطاع ملك فوجه الجواز فيه واضح؛ لأن المُقطَع له يقف ما هو في ملكه، وأما ما يُقطعه الإمام إقطاع انتفاع فهو يشبه المستأجر، فيصح وقفه طيلة الفترة التي يكون فيها تحت يد المُقطَع له، فإذا نزعه الإمام منه انتهى الوقف.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الإسعاف، الطرابلسي، ص٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الرَّملي، من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧ (مرجع سابق).



الإرصاد: لغة : من رَصَدَ، والراصد بالشيء: الراقب له، والإرصاد: المكافأة بالخير، والإرصاد: الإعداد، أرصده لكذا: أعده له(١).

اصطلاحاً: عُرِّف بعدة تعاريف، منها:

١ ـ تخصيص الإمام غلة بعض بيت المال لبعض مصارفه(٢).

٢ ـ وقف جائز التصرف قطعة مما فتح عُنوة، كأرض الشام والعراق على
 مصالح المسلمين، كالمدارس والمساجد وغيرها (٣).

" \_ «الإرصاد: أن يقف أحد الحكام أرضاً مملوكة للدولة لمصلحة عامة كمدرسة أو مستشفى »(٤).

٤ ـ «الإرصاد: تخصيص بعض عقار بيت المال لبعض مصارفه» (٥).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية الجمل على منهج الطلاب، العجيلي، ٣/ ٥٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مطالب أولى النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٦٧، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٤٠، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢١ (مرجع سابق).

وجه الصلة بين التعريفين اللغوي والاصطلاحي: أن الإرصاد: اعتداد، وإرصاد الأرض اعتدادها، فكأنه أعدَّها لصرف نمائها على الجهة التي عيَّنها(١).

وبهذا يظهر أن الفرق بين الإرصاد والوقف: أنه في الوقف يكون الموقوف مملوكاً للواقف، أما في الإرصاد: فالمرصد الإمام أو نائبه لا يملك ما أرصده (٢).

قال ابن عابدين (٣): «والإرصاد من السلطان ليس بإيقاف البتة، لعدم ملك السلطان، بل هو تعيين شيء من بيت المال على بعض مستحقيه (١٤).

أما المالكية فقد عدُّوا (الوقف والإرصاد) لفظين لمعنى واحد: هو الوقف؛ لأن السلطان الواقف لشيء من بيت المال هو وكيل عن المسلمين، فهو كوكيل الواقف، وعلى هذا يبقى الفرق بينهما هو من حيث شخصية الواقف، فهي في الإرصاد مختصة بالإمام ونائبه دون غيرهما(٥).

- والفرق بين الإرصاد والإقطاع: أنه في إقطاع التميلك: يملك المُقطَع له رقبة الإقطاع، ولا يملكها في الإرصاد، وفي إقطاع المنفعة ليس هناك صفة التأبيد؛ فللإمام أخذ تلك القطائع وإعطاؤها لغيره، بخلاف الإرصاد الذي تكون له صفة التأبيد، فهو يتناول المصالح الجماعية لا الفردية كما في الإقطاع(١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقـاف والشؤون الإسلامية في الكويت، طباعة ذات السلاسل، الكويت، ط٢، ١٤٠٤هـ ١٩٨٣م، ٢/ ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ابن عابدين: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) رد المحتار، ابن عابدين، ٢/ ٢٦٦ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، الموسوعة الفقهية، ٣/ ١٠٧ \_ ١٠٨.
 (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الموسوعة الفقهية، ٣/ ١٠٨ (مرجع سابق).

## أما مذهب الفقهاء في وقف الإرصاد:

فقد اتفق الفقهاء من المذاهب الأربعة على صحته وجوازه (١)، ويحسن بيان ذلك بإيضاح بعض التفاصيل المتعلقة بالجواز، مع إيراد بعض النقول المؤكدة لذلك:

الحنفية: ذهبوا إلى صحة الإرصاد بحكم الولاية العامة، وعلى هذا حمل الإمام تقي الدين ابن دقيق العيد (٢) وَقْفَ خالد بن الوليد أدراعه وأعتاده الوارد في الحديث السابق: «وأما خالد؛ فقد احتبس أدراعه وأعتاده في سبيل الله» (٣).

فقال عن الحديث: إنه يحتمل أن يكون المراد بتحبيس خالد الوقف، فيكون دليلاً على صحة وقف المنقول، كما يحتمل أن يكون المراد بتحبيس خالد الإرصاد، أي: عدم التصرف، ولا يكون وقفاً، وبهذا الاحتمال لا ينهض الاستدلال بالحديث

<sup>(</sup>۱) يُنظر: سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨، إعلام الأنام، د. عتر، ص١٩٠، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٧، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٣٧٨، محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢١ ـ ١٢٢، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٤، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٠٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) ابن دقيق العيد: محمد بن علي بن وهب بن مطيع، المصري، تقي الدين، المعروف بابن دقيق العيد، القاضي الفقيه الأصولي، وُلد بمصر سنة ٦٢٥ه، تفقه على المذهب المالكي ثم انتقل إلى المذهب الشافعي، وصنف في المذهبين، من كتبه: إحكام الأحكام، وشرح مختصر التبريزي، توفي سنة ٧٠٧ه.

يُنظر: (تذكرة الحفاظ، الذهبي، ٤/ ١٤٨١، الديباج المذهب، ابن فرحون، ص٣٢٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه (تقدم تخريجه).

على صحة وقف المنقول(١).

أما المالكية: الذين اشترطوا في الموقوف أن يكون مملوكاً للواقف ملك عين أو منفعة \_ وهو ما لا يتحقق في وقف الإمام من بيت المال \_! فقد جعلوا ذلك من قبيل الوكالة عن الواقف، فما يقوم به السلطان هو بوصفه وكيلاً عن المسلمين، فهو وكيل عن الواقف أيضاً.

ولذا فإن بعض المالكية كالقرافي (٢) والعبدوسي وغيرهما؛ اشترطوا في صحة وقف السلاطين من بيت المال أن يكونوا معتقدين أنهم وكلاء الملاك الأصليين، أما إذا وقفوه معتقدين ملكيتهم له فيبطل الوقف عند ذلك.

جاء في "حاشية الدسوقي" (") \_ في سياق الحديث عن الملكية بوصفها شرطاً من شروط الموقوف \_: "وإن كان الملك بأجرة يصح، فإن قلت: إن وقفهم على الخيرات صحيح مع عدم ملكهم لما حبسوه، قلت: هذا V يَرِدُ على المصنف؛ V لأن السلطان وكيل عن المسلمين، فهو كوكيل الواقف، وما ذكره من صحة تحبيسهم نقله ابن عرفة عن سماع محمد بن خالد، لكن تأوّله القرافي في الفروق على ما إذا حبس الملوك معتقدين أنه ملكهم بطل حبس الملوك معتقدين أنه ملكهم بطل تحبيسهم، وبذلك أفتى العبدوسي، ونقله ابن غازي في تكميل التقييد" (1).

والشافعية: عندما اشترطوا الملك لصحة الوقف، وذلك بأن يكون الموقوف

<sup>(</sup>١) يُنظر: سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨.

<sup>-</sup> إعلام الأنام، د. عتر، ص١٩٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) القرافي: شهاب الدين من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي، ابن عرفة من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

مملوكاً للواقف ملكاً تاماً، فقد استثنوا من هذا الشرط: وقف الإمام من بيت المال؛ فإنه يصح وإن لم يكن ما يقفه ليس ملكاً له.

جاء في «مغني المحتاج»: «شرط الموقوف أن يكون مملوكاً يقبل النقل. . . فخرج [بالمملوكية] ما لا يملك، واستُثني من اعتبار الملك: وَقْفُ الإمام شيئاً من أرض بيت المال؛ فإنه يصح كما صرَّح به القاضي حسين، وإن توقف فيه السبكي، سواء أكان على معين أم جهة عامة، وأفتى به المصنف، وأفتى به أبو سعيد بن أبي عصرون للسلطان نور الدين الشهيد(۱)، متمسكاً بوقف عمر شه سواد العراق، ونقله ابن الصلاح في فوائد حلَّته عن عشرة أو يزيدون، ثم وافقهم على صحته (۱).

وهذا الجواز عند الشافعية يشمل وقف ذلك على جهة معينة أو على طائفة خاصة أو على شخص معين، ولكنه مقيَّد بشرط ظهور المصلحة في ذلك؛ إذ أن تصرف الإمام منوط بالمصلحة مثل ولي اليتيم، وعليه فلو رأى الإمام المصلحة في تمليك الإرصاد للمرصد إليه جاز ذلك(٣).

جاء في «حاشية الجمل»: «نعم يصح وقف الإمام من بيت المال، أي: على

<sup>(</sup>۱) نور الدين الشهيد: محمود بن زنكي (عماد الدين) ابن أقسنقر، الملقب بالملك العادل، كان من المماليك، مَلَك الشام وديار الجزيرة ومصر، وُلد في حلب ۱۱ه، وقف كتباً كثيرة، بنى الأسوار على قلاع دمشق، وبنى مدارس كثيرة منها العادلية، مات بعلة «الخوانيق» في قلعة دمشق سنة ۲۹ه، فقيل له «الشهيد»، وقبره في المدرسة النورية بدمشق.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٧/ ١٧٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٧، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧، حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٧، حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٤ (مراجع سابقة).

معين أو على جهة معينة . . . والـذي أراه أنه يجوز وقفه على شخص أو طوائف خاصة . . . »(١) بل إن العبادي في «شرحه على التحفة» أجاز ذلك حتى على أولاد الإمام .

جاء في «حاشية العبادي» (٢) على التحفة: «نعم يصح وقف الإمام من بيت المال، ولو على أولاده، خلافاً للجلال السيوطي ومن تبعه» (٣).

جاء في «حاشية الشرواني على التحفة»: «نعم يصح وقف الإمام. . . نحو أراضي بيت المال على جهة، ومعين، على المنقول المعتمد، لكن بشرط أن يظهر له في ذلك مصلحة؛ لأن تصرفه فيه منوط بها، كولي اليتيم، ومن هم لو رأى تمليك ذلك لهم جاز»(١).

وهذا ما أوضحه النووي في «فتاواه»، مساوياً بين الإرصاد وبين ما يشتريه السلطان من بيت المال ثم يقفه بعد ذلك: «مسألة ١٩٣: إذا اشترى السلطان من بيت المال أرضاً أو غيرها ووقفها على شيء من مصالح المسلمين، كمدرسة، أو مارستان، أو رباط، أو خانقاه، أو زاوية، أو على رجل صالح وذريته ثم على الفقراء، فهل يصح وقفه؟ أو وقف على ذلك أرضاً لبيت المال دون أن يشتريها السلطان؟.

<sup>(</sup>١) حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) العبادي: أحمد بن قاسم العبادي، القاهري الشافعي (شهاب الدين) عالم فقيه، من تصانيفه: حاشية على جمع الجوامع للسبكي، وحاشية على شرح المنهج، والفوائد المحررات، وغاية الاختصار، في فروع الفقه الشافعي، توفي سنة ٩٩٤هـ.

يُنظر: (معجم المؤلفين، كحالة، ٢/ ٤٨) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧ (مرجع سابق).

الجواب: نعم يصح وقفه من بيت المال إذا رأى ذلك مصلحة؛ لأن بيت المال لمصالح المسلمين، وهذا منها (١).

وأوضح الشافعية أن الإرصاد موضوع على التأبيد لمن أُعطي له، لا يجوز للإمام ولا لغيره تغييره.

جاء في «حاشية العبادي على التحفة»: «يصح وقف الإمام من بيت المال، وحيث صح وقف لا يجوز تغييره، وأما ما عمت به البلوى مما يقع الآن كثيراً من الرُّزُق المرصدة على أماكن أو على طائفة مخصوصة، حيث تُغيَّر وتُجعل على غير ما كانت موقوفة عليه أولاً فإنه باطل، ولا يجوز التصرف فيه لغير من عُيِّن عليه من جهة الواقف الأول، فليُنتبه له فإنه يقع كثيراً»(٢).

وأما الحنابلة: فقد أجازوا الإرصاد مستدلين بوقف عمر بن الخطاب سواد العراق<sup>(٣)</sup> دون أن يقسمه بين المقاتلين، فكان ذلك إرصاداً لا وقفاً<sup>(٤)</sup>.

جاء في «مطالب أولي النهي»: «فلو وقف جائزُ التصرف<sup>(٥)</sup> نحو أرض مصر

<sup>(</sup>۱) فتاوى النووي، ص١٠٧ (فتاوى الإمام النووي، المسماة المنثورات وعيون المسائل المهمات، تحقيق: عبد القادر عطا، د. ن).

 <sup>(</sup>۲) حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٧، ويُنظر: حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم (٣٤٩٧)، كتاب فضائل الصحابة، باب: قصة البيعة والاتفاق على قتل عثمان (صحيح البخاري، ٣/ ١٣٥٣) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) جائز التصرف: لابد أن يستجمع شروط أهلية التبرع، وأن يكون إماماً أو أميراً أو مديراً، فُوَّض إليه تدبير مصالح المسلمين، أو رجلاً له استحقاق من بيت مال المسلمين، وجُعِلَت له منفعة عقار معين من بيت مال المسلمين.

كأرض الشام والعراق وكل ما فُتِحَ عنوة، ووقف على المسلمين على نحو مدارس كمساجد وغيرها، إنما هي \_ أي: الأرض \_ إرصاد، أي: اعتداد، وإرصاد الأرض: اعتدادها، فكأنه أعدَّها لصرف نمائها على الجهة التي عيَّنها»(١).

ويظهر من هذه النقول أن الأدلة التي استند إليها الفقهاء في صحة الإرصاد هي:

ا \_ فِعلُ عمر بن الخطاب ﷺ (٢) في سواد العراق، عندما وقفه ولم يقسمه بين المقاتلين (٣)، فكان ذلك إرصاداً (٤).

٢ ـ ما فعله خالد بن الوليد(٥) حين حبس أدراعه وأعتاده(١) إرصاداً
 لا وقفا(٧).

٣ ـ جواز تصرف الإمام لأنه وكيل عن المسلمين، فهو كوكيل الواقف، ووكيل

يُنظر: حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٧، حاشية الشرواني على التحفة، ٥/ ٣٩٢،
 الموسوعة الفقهية، ٣/ ١٠٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) عمر بن الخطاب: الصحابي الجليل (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، مطالب أولى النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٧٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) خالد بن الوليد: الصحابي الجليل (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) متفق عليه (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>۷) يُنظر: سبل السلام، الصنعاني، ٣/ ١٨٨، إعلام الأنام، د. عتر، ص١٩٠ (مرجثعان سابقان).

الواقف تصرفه جائز ونافذ(١).

٤ ـ الإرصاد يؤمّن مصلحة عامة للمسلمين بطريق مشروع، فالمال الموجود في بيت مال المسلمين مصارفه لمصالح المسلمين، والمُرصَد عليهم من العلماء والقضاة هم من تقوم بهم مصالح المسلمين، فهم من مصارف بيت المال، وعلى الإمام تأمين هذه المصالح(٢).

- فإذا أرصد الإمام شيئاً من ذلك فإنه لا يصح له أن يغير في هذا التخصيص، ويدل على ذلك: «أن الفقهاء وقفوا في وجه الظاهر برقوق عندما أراد تغيير بعض مصاريف الإرصاد، فقد ذكر سراج الدين البلقيني أن ذلك غير جائز، ما دام المصرف مما يجوز على وليّ الأمر سَدَّه، وإن ذلك النظر له وجهه إذا كان المصرف الذي رُصدت له غلات عين لا يـزال محتاجاً لهذا الإنفاق، ولم يكن ثمة مصرف أولى منه»(٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الموسوعة الفقهية، ٣/ ١٠٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢١ ـ ١٢٢ (مرجع سابق).





ما هو الحكم الفقهي فيما لو تصرف إنسان في ملك غيره تصرفاً يزيل الملك \_ ومن ذلك الوقف \_، هل ينفذ تصرفه هذا أم لا ينفذ؟ وهل يختلف الحكم فيما لو أجاز المالك الحقيقي هذا التصرف أم لا يختلف؟.

هذا يتطلب الحديث عن وقف الفضولي مال غيره، ووقف الغاصب للشيء المغصوب، ووقف ما يظهر بعد الوقف أنه مستحق لإنسان آخر غير الواقف (أي: إنه لم يكن لحظة الوقف ملكاً للواقف).

## المطلب الأول - وقف الفضولي مال غيره:

الفضولي في الأصل: هو من يشتغل بما لا يعنيه، أو يعمل عملاً ليس من اختصاصه وشأنه، ومنه أُطلق اسم الفضولي على من يتصرف في شيء \_ كأن يعقد عقداً من العقود \_ دون أن يكون له ولاية، أو وكالة أو وصاية على القيام بذلك، كأن يبيع للغير ويستأجر له دون إذن منه (۱).

# وقد اختلف الفقهاء في حكم تصرف الفضولي:

فأجازه الحنفية والمالكية في العقود \_ كالبيع والشراء \_ موقوفاً على إجازة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بداية المجتهد، ابن رشد، ٢/ ١٧١ (بداية المجتهد، ابن رشد الحفيد، مطبعة الاستقامة، مصر، د. ط، د. ت).

الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٣٣٩ (مرجع سابق).

صاحب الشأن، وأبطله الشافعية والحنابلة حتى ولو أجازه صاحب الشأن(١).

أما في وقف الفضولي: فقد اختلف الفقهاء المجيزون لتصرفات الفضولي في البيع والشراء \_ وهم الحنفية والمالكية \_ بدورهم في حكم وقف الفضولي مال غيره على رأيين:

\* الرأي الأول: يصح وقف الفضولي موقوفاً على إجازة المالك، وإلى هذا ذهب الحنفية(٢).

مع أنهم اشترطوا في الموقوف أن يكون مملوكاً للواقف ملكاً تاماً وقت الوقف، غير أنهم استثنوا من ذلك وقف الفضولي مال غيره، فجعلوه موقوفاً على إجازة صاحب الملك، فإذا وقف الفضولي شيئاً فبلغ صاحب الملك: إن أجازه نفذ وصح وصار وقفاً، وإلا بطل؛ لأن الواقف في الحقيقة ليس الفضولي إنما المالك، وإليه ترجع حقوق الوقف والانتفاع بثوابه(٣).

أما الفضولي فهو حين يقف شيئاً فإنما يُسنِدُ الملك لغيره، وهنا ينبغي معرفة إرادة ذلك الغير؛ ولذا فإن الوقف ينعقد موقوفاً على إجازة المالك، سواء وقفه

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ١٤٨ ـ ١٥٠، رد المحتار، ابن عابدين، ١٤/ ٥ ـ ٦، بداية المجتهد، ابن رشد، ٢/ ١٧١، حاشية الدسوقي، ٣/ ١٦، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ١٥، المجموع، النووي، ٩/ ٢٨١، كشاف القناع، ٢/ ١١، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٤/ ٣٠٩٣ و٥/ ٣٣٣٩\_ ٣٣٤٢. (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص١٢٩ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٧٠٣/، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص١٢٩، الوقف، عشوب، ص١٨ (مراجع سابقة).

الفضولي على أنه يملكه، أو وقفه على أنه لا يملكه، فإذا كان المالك لا يملك الإجازة \_ كأن يكون فاقد الأهلية \_ فإن الوقف يكون باطلاً(١).

\* الرأي الثاني: لا يصح وقف الفضولي حتى ولو أجازه المالك، وإلى ذلك ذهب المالكية، حيث اشترطوا ملكية الموقوف للواقف، واحترزوا بذلك عن وقف الفضولي ومثل ذلك هبته وصدقته فهي باطلة، حتى ولو أجازها المالك، وسبب تجويزهم بيع الفضولي وإبطال وقفه وصدقته أن بينهما فارقاً، وهو أن بيع الفضولي يخرج بعوض، أما وقفه وصدقته وهبته فبغير عوض.

مع أن بعض المالكية كالخرشي ذهبوا إلى أن وقف الفضولي كبيعه موقوف على إجازة المالك؛ لأن المالك بإجازته يكون الوقف قد صدر منه (٢).

قال الدسوقي (٣): "صح وقف مملوك... واحترز بمملوك عن وقف الفضولي؛ فإنه غير صحيح ولو أجازه المالك؛ لخروجه بغير عوض، بخلاف بيعه فيصح لخروجه بعوض، ومثل وقف الفضولي: هبته وصدقته وعتقه، فهو باطل ولو أجازه المالك، وهو ظاهر كلام المصنف هنا وفي الهبة، وذكر بعضهم أن وقف الفضولي وهبته وصدقته وعتقه كبيعه: إن أمضاه المالك مضى وإلا رُدَّ، واختار ذلك القول شيخنا؛ لأن المالك إذا أجاز فعله كان ذلك الفعل في الحقيقة صادراً منه، قال: ويمكن حمل كلام المصنف على ذلك القول بأن يقال: قوله صح وقف مملوك، أي: صح صحة تامة، فلا تتوقف على شيء، بخلاف غير المملوك؛ فإن

<sup>(</sup>١) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١١٩ ـ ١٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، حاشية العدوي، ٢/ ٢٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) الدسوقي: من المالكية (تقدمت ترجمته).

صحته تتوقف على شيء وهو إجازة المالك، وكذا يقال في قوله الآتي في الهبة: وصحت في كل مملوك فتأمل»(١).

وجاء في «حاشية العدوي» (٢): «قال الشيخ سالم السنهوري (٣): ووَقْفُ مُلْك الغير وهبته، وصدقته، وعتقه باطل، ولو أجازه المالك، وقال بعضهم: أما لو وقع بمال الغير ينبغي أن يكون موقوفاً كالبيع؛ إذ لا يظهر فرق كما ذكره الخرشي» (٤).

وقد وافق الشيعةُ الإماميةُ الحنفيةَ فيما ذهبوا إليه من صحة وقف الفضولي إذا أجازه المالك؛ لأنه كغيره من العقود صدر من صحيح العبارة وأجازه المالك(٥)، والإجازة هي نفسها التي حصل بها الوقف(١).

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) العدوي: هو علي بن أحمد بن مكرّم الصعيدي العدوي، فقيه مالكي مصري، وُلد سنة ١١١٧ه، كان شيخ الشيوخ في عصره، من كتبه: حاشية على شرح العزية للزرقاني، توفي سنة ١١٨٩ه.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ٤/ ٢٦٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) سالم السنهوري: سالم بن محمد عز الدين بن محمد ناصر الدين المصري المالكي (أبو النجا) فقيه محدث، وُلد ٩٤٥هـ، من مؤلفاته: حاشية على مختصر خليل سماها: تيسير الملك الجليل لجمع الشروح وحواشي خليل. كان مفتي المالكية، وُلد بسنهور وتعلم في القاهرة وتوفى سنة ١٠١٥هـ.

يُنظر: (معجم المؤلفين، كحالة، ٤/ ٢٠٤، الأعلام، الزركلي، ٣/ ٧٧) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) حاشية العدوي، ٢/ ٢٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: السيل الجرار، الشوكاني، ٣/ ٣٥ (مرجع سابق).

ومع ذلك فقد أوردوا احتمال عدم الجواز؛ لأن عبارة الفضولي لا أثر لها، والتقرب بملك الغير لا يصح (١)، ثم إن ما يقفه الفضولي ليس ملكاً له، ولا يجوز له التصرف فيه (٢).

أما الشافعية والحنابلة: فقد وافقوا المالكية، حيث إنهم في الأصل أبطلوا كل تصرفات الفضولي من بيع وشراء (٣)، وكذلك الوقف.

## \* الترجيح:

من الموازنة بين هذه الأقوال: نلحظ أن الذين أجازوا وقف الفضولي موقوفاً على إجازة المالك رأيهم أرجح دليلاً؛ حيث إن الواقف في الحقيقة هو المالك، وباستطاعته إبطال هذا الوقف لو أراد ذلك.

ونستطيع أن نلمس فائدة لتدخل الفضولي في هذا الوقف: ألا وهي حثُّ المالك وتشجيعه على فعل الخير، وإتمام ما حفَّزه عليه الفضولي من إرادة الخير والثواب له، والمصلحة لغيره من المحتاجين.

أما الذين منعوا وقف الفضولي لملك الغير، فمنعهم له ما يُسوِّغه بقوة لو كان المنع مقتصراً على وقف الفضولي لملك الغير دون انتظار إجازة من المالك، ودون أن يكون متوقفاً على هذه الإجازة.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: النهاية في مجرد الفقه والفتاوى، أبو جعفر محمد بن الحسن بـن علي الطوسي . ٣٨٥ - ٣٨٥ هـ ١٤٠٠ (النهاية، الطوسي، ٣٨٥ - ١٤٠٠ هـ).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ١٥، كشاف القناع، البهوتي، ٢/ ١١ (مرجعان سابقان).

ونستطيع أن نتخيل صورة لهذا الوقف، فيما لو وقف إمام مسجد في قرية من القرى بعض العقارات لصرف ريعها وغلتها لصالح المسجد إن أجاز مُلاك تلك العقارات، ثم قام بطلب إجازة المُلاك لتلك العقارات، هنا لابد أن نلحظ أن المُلاك سيكونون مدفوعين بتصرف الإمام لحسم ترددهم ورفع همتهم لإجازة الوقف؛ حيث أصحبوا معنيين ومخاطبين به أكثر من غيرهم.

بخلاف ما لو طُلب ذلك منهم ابتداءً، أو تُرك الأمر لهم دون طلب منهم، فربما تكاسلت همتهم، وتباطأت إرادتهم عن الإقدام على هذا الوقف.

#### \* \* \*

#### \* المطلب الثانى ـ وقف الغاصب للمغصوب:

إن كان الواقف هو الغاصب نفسه؛ فلم يقل أحد من الفقهاء بجواز وقف الغاصب لما غَصَبَه، حتى إن الغراس والأشجار التي يزرعها في الأرض المغصوبة لا يصح وقفها؛ لأنها مستحقة للإزالة وبهذا تكون منافية لشرط الدوام المطلوب توافره في الموقوف، وهذا ما نص عليه الحنفية والشافعية (١)، وألمح إليه المالكية عند الحديث عن عدم صحة وقف ملك الغير (٢).

وقد نصَّ الحنفية والشافعية على أن الغاصب لا يصح منه وقف العين التي غصبها؛ لأن من شروط صحة الوقف: أن يكون الموقوف مملوكاً للواقف حين الوقف، فلو وقفها ثم اشتراها أو دفع قيمتها لصاحبها لا تكون وقفاً؛ لأنها لم تكن

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٢/ ٣٦٠، حاشية الشرواني والعبادي على التحفة، ٨/ ٧٢ ـ ٧٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية العدوي، ٢/ ٢٦٣ (مرجع سابق).

على ملكه وقت الوقف(١).

قال ابن نجيم (٢): «من شرائطه الملك وقت الوقف، حتى لو غصب أرضاً فوقفها، ثم اشتراها من مالكها ودفع الثمن إليه، أو صالح على مال دفعه إليه لا تكون وقفاً؛ لأنه إنما مَلَكُها بعد أن وقفها، هذا على أنه هو الواقف» (٣).

أمَّا المغصوب منه (وهو المالك) لو أراد وقف العين المغصوبة؛ قال بعض الفقهاء كالشافعية: يصح منه ذلك سواء وقفها على الغاصب أم على غيره، وسواء أكان هذا الغير قادراً على انتزاع المغصوب من الغاصب أم لا، وعِلَّة الجواز: أنه مالك العين، وليس هناك ما يمنع من وقفه لها، أما عجزه عن صرف منفعتها إلى جهة الوقف حالاً فذلك لا يمنع الصحة (٤).

جاء في «حاشية الشرواني على التحفة»: «يصح وقفه ولـو من عاجـز عن انتزاعه»(٥).

وجاء في «حاشية إعانة الطالبين»: «ويصح للمالك أن يوقف العين التي غُصبت عليه؛ لأنها ليس فيها إلا العجز عن صرف منفعتها إلى جهة الوقف في الحال، وذلك لا يمنع الصحة، وإن عجز الواقف عن تخليصه \_ أي: المغصوب \_ من

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٦٠، الوقف، عشوب، ص١٧، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٩٢. (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٦، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٨، حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٨، حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٦٨، حاشية الجمل، العجيلي، ٣/ ٥٧٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧ (مرجع سابق).

الغاصب، حتى مع ذلك يجوز»(١).

- وبعض الفقهاء كالحنابلة رجَّحَ جواز وقف المغصوب من قِبَلِ المالك (المغصوب منه)، لكن على الغاصب دون غيره، أو على من هو قادر على أخذه منه.

ورواية عندهم بالجواز مطلقاً، وهو قول الحارثي من الحنابلة، ورواية أخرى بالمنع مطلقاً، وهو قول مرجوح في المذهب(٢).

- جاء في «الفواكه العديدة في المسائل المفيدة» للمنقور (٣) الحنبلي: «الظاهر: لا يصح وقف مغصوب إلا على غاصبه كالبيع، أو على قادر على أخذه منه، وربما لا يصح الوقف أصلاً، بخلاف البيع، والأول أظهر، قاله شيخنا»(٤).

ـ وما ذهب إليه الحنابلة من جواز وقف المغصوب على غاصبه دون غيره، وافقهم عليه الشيعةُ الجعفرية؛ لأنه يتحقق به القبض(٥).

#### الترجيح:

يُلاحظ أن الواقف يبتغي من وقفه القُربة والمثوبة من الله، وهو أمر ينبغي أن

<sup>(</sup>١) حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤١٥ \_ ٤١٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) المنقور: أحمد بن محمد المنقور التميمي، فقيه حنبلي، له اشتغال بالتاريخ، من أهل نجد، صنف رسالة في تاريخ نجد، دوّن بها بعض الحوادث من سنة ٩٤٥ ـ ١١٢٥ ه جعلها الدكتور عبد العزيز الخويطر ضمن كتابه: تاريخ الشيخ أحمد بن محمد المنقور، وله: الفواكه العديدة في المسائل المفيدة، وجامع المناسك الحنبلية. توفي سنة ١١٢٥هـ.

يُنظر: (الأعلام، الزركلي، ١/ ٢٤٠) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٣٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥ (مرجع سابق).

يُحرم منه من أقدم على إثم الغصب، وفي الوقت ذاته ينبغي أن يكون متاحاً لمن وقع عليه ظلم الغاصب، (أي: المغصوب منه) وهو المالك، وأن يصير منه الوقف حتى ولو لم يمكن الانتفاع بالموقوف لجهة الوقف في الحال، بل يمكن الانتفاع به في المال، ربما لتوبة الغاصب أو موته أو قدرة الغير على انتزاعه منه، وربما حين يصبح وقفاً تستطيع المؤسسات الوقفية كالوزارات أن تَنتَزعَ المغصوبَ من الغاصب.

#### \* \* \*

#### \* المطلب الثالث \_ وقف المستَحَقِّ:

المستحَقُّ: هـ و الشيء الـ ذي ظهر أنه مملوك لغير البائع، وعليه فإنه ليس للمشتري أيضاً، بل لشخص آخر ثبتت له ملكية ذلك الشيء.

فإذا تبين لنا أن الموقوف لم يكن ملكاً للواقف، وإنما قد استحقه شخص آخر، فإن للمالك الخيار في أن يجيز الوقف \_ إن كان أهلاً للإجازة، وذلك بأن لا يكون فاقداً للأهلية \_ وله أن يُبطله(١).

وبناءً على اشتراط ملك الواقف التام للموقوف، فقد ذهب فقهاء الحنفية إلى أنه إن جاء مستحِقٌ واستحَقَّ الوقف، فإن الوقف يبطل، وإن كان بناءً فيُهدم حتى ولو كان مسجداً؛ لأنه بوجود المستحِقِّ تبين أن الموقوف لم يكن مملوكاً للواقف وقت الوقف؛ ولذا فلم يصح الوقف(٢).

لكن إن جاء المستحِثُ وضَمِنَ البائع القيمة له صح ذلك الوقف؛ لاستناد

<sup>(</sup>١) يُنظر: محاضرات في الوقف، أبو زهرة، ص١٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: كتاب الوقف، عشوب، ص١٨ (مرجع سابق).

الملك إلى زمن الاستيلاء(١).

أما إذا لم يضمن البائع القيمة، وبطل الوقف، وأعيد الموقوف لمالكه: فلا يجب على الواقف أن يشتري بالثمن الذي أُعيد له عقاراً أو أرضاً ليجعلها وقفاً بدلاً عن ذاك الذي استُحِقاً؛ لأنه في الأصل وَقَفَ شيئاً لا يملكه(٢).

أما إذا كان الاستحقاق لنصف الموقوف، سواء أكان مشاعاً أم معلوماً، فإن المستحِقَّ يأخذ نصيبه، وما بقي يكون وقفاً، ولا يبطل الوقف على مذهب أبي يوسف من الحنفية (٣).

قال الخصّاف<sup>(3)</sup>: «الموقوف مستحق: قلت: فإن اشترى أرضاً شراء صحيحاً، وقبضها فوقفها وقفاً صحيحاً، وجعل آخرها للمساكين، فاستحقها مستحِقٌ فأخذها، ورجع الواقف بالثمن على البائع فأخذه، هل عليه أن يبتاع بثمنها أرضاً فيقفها؟.

قال: ليس عليه ذلك من قِبل أنه وقف ما لا يملك.

قلت: فإن استحق نصفها مشاعاً أو معلوماً، فأخذ المستحِقُّ ما استَحَقّ.

قال: فما بقي منها فهو وقف، ولا يبطل على مذهب أبي يوسف (٥٠).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، الوقف، عشوب، ص١٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥\_٣٦، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤، الوقف، عشوب، ص١٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥\_٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الخصَّاف: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٥-٣٦ (مرجع سابق).



# \* المطلب الأول \_ وقف الشيء قبل قبضه:

عدَّ الحنفية أن القبض له تأثير في صحة أو عدم صحة بعض صور الوقف، وبنوا على ذلك الأحكام الوقفية التالية:

١ ـ المبيع فاسداً: إذا اشترى إنسان من آخر شيئاً شراءً فاسداً ثم وقفه؛ يُفرَّق في الحكم فيُنظر: إن كان وقفه قبل قبضه لم يصح، وإن كان بعد قبضه صح، وعليه القيمة للبائع، وفي حالة ما إذا كان قبل القبض: فإن نقد الثمن جاز الوقف(١).

والسبب في صحة وقف المبيع فاسداً بعد القبض: أن المشتري استهلكها بإخراجها عن ملكه بالوقف(٢)، والبيع الفاسد يثبت به الملك بالقبض عند الحنفية فيصح(٣).

وهذا الحكم لا ينطبق على البيع الباطل؛ لأنه لا يتغير حكمه بالقبض، وعليه فلا يصح الوقف(١).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الأحوال الشخصية، الكردي، ص٢٠٦ ـ ٢٠٧، الوقف، عشوب، ص١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص ٢٤ (مرجع سابق).

٢ ـ الموهوب: الموهوب لا يصح للموهوب له وقفه قبل قبضه، حتى ولو قبض الموهوب بعد الوقف<sup>(۱)</sup>؛ لأن ملك الموهوب له إنما يتم في الهبة بالقبض، وهنا لم يقبض بعد ما وُهِب له، فلا يجوز وقفه كذلك<sup>(٢)</sup>.

ولو وُهبت له أرض هبة فاسدة فقبضها ثم وقفها صح الوقف، وعليه قيمتها<sup>(٣)</sup>؛ وذلك أيضاً لثبوت الملك فيها بعد القبض<sup>(٤)</sup>.

قال ابن نجيم (٥): «ولو وقف المبيع فاسداً بعد القبض صح، وعليه القيمة للبائع، وكذا لو اتخذها مسجداً، وكذا لو جعلها مسجداً وجاء شفيعها نقض المسجدية، ولو وقفها المشتري قبل القبض: إن نقد الثمن جاز الوقف، وإلا فهو موقوف. . . وذكر أيضاً أن الموهوب لا يصح وقفه قبل القبض، ولو قُبض بعده (١).

 $^{(V)}$  - الموصى له: الموصى له لو وقف الموصى به قبل موت الموصى لا يصح  $^{(V)}$ ، ويظل الموصى به \_ كالأرض مثلاً \_ على ملك الموصى له بعد موت الموصى؛ لأنه وقفها قبل أن يملكها، فوقفه لها باطل  $^{(\Lambda)}$ ، وهذا لما هو معلوم أن الموصى له ليس له حق القبول أو الرفض أو الملك للموصى به إلا بعد وفاة

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الراثق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الإسعاف، الطرابلسي، ص ٢٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الوقف، عشوب، ص١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) البحر الراثق: ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: البحر الرائق: ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٨) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٩٤ (مرجع سابق).

الموصي لا قبلها.

قال الخصّاف(۱): «الرجل يوصي لرجل بأرض فيقفها الموصى له قبل موت الموصي: قلت: فما تقول في رجل أوصى لرجل بأرض له، وهي تخرج من ثلثه فلم يمت الموصي، حتى قال الموصى له: قد جعلت هذه الأرض التي أوصى لي بها فلان صدقة موقوفة لله أبداً على المساكين، ثم مات الموصي، وصارت الأرض للموصى له؟.

وقال: لا تكون هذه الأرض وقفاً، وهي مطلقة للموصى له؛ لأنه وقفها قبل أن يملكها، فوقفه إياها باطل»(٢).

٤ \_ المرهون: «لو وقف ما رَهَنه بعد تسليمه صح، ويجبره القاضي على دفع ما عليه إن كان موسراً، وإن كان معسراً أبطل الوقف وباعه فيما عليه»(٣).

\* \* \*

# المطلب الثاني \_ وقف ما كان ثمنه دماً أو خنزيراً :

يظهر من كلام الخصَّاف (٤) أن الإنسان إذا اشترى أرضاً أو غيرها، وكان الثمن خمراً أو خنزيراً، ثم وقفها يزول ملكه عنها، وعليه أن يدفع ثمناً للبائع غير ذلك الخمر أو الخنزير، أما إذا كان الثمن ميتة أو دماً، فالوقف باطل، وعليه أن يردها للبائع.

<sup>(</sup>١) الخصَّاف: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص١٤٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الخصَّاف: (تقدمت ترجمته).

قال الخصَّاف: «قلت: رجل اشترى أرضاً بخمر أو خنزير، وقبضها فوقفها؟.

قال: قد زال ملكه عنها وصارت وقفاً، وعليه قيمتها للبائع.

قلت: فإن اشتراها بميتة أو دم فوقفها؟.

قال: الوقف باطل، وتُرد إلى بائعها (١٠).

والفارق بين الحالتين: أن الحنفية قالوا: إن كان الثمن خمراً أو خنزيراً يكون البيع فاسداً لوجود حقيقة البيع؛ لأن الخمر والخنزير مال متقوم عند بعض الكفار، وعند الحنيفة هما مالان ليسا بمتقومين شرعاً، أما إذا كان الثمن ميتة أو دماً فالبيع باطل؛ لأنهما ليسا مالاً في دين سماوي، وكذلك عند الحنفية ليسا بمال أصلاً(٢).

#### \* \* \*

## \* المطلب الثالث \_ وقف مال المرتدِّ<sup>(٣)</sup>:

يتفرع عن اشتراط كون الموقوف مملوكاً للواقف ملكاً باتاً: أنه عند أبي حنيفة يتوقف وقف المرتد؛ لأن ملكه قد زال عن ماله زوالاً موقوفاً، فإن عاد إلى الإسلام نفذ وقفه؛ لأنه تبين أنه وقف ما هو في ملكه وقت الوقف، فالرِّدة كأنها لم تكن بالنسبة لماله.

أما إذا مات أو قُتِلَ على رِدَّته، أو حُكِمَ بلحاقِهِ بدار الحرب، بطل وقفه؛ لأنه تبين أنه وَقَفَ ما لا يملك، وهذه المسألة ليس فيها رواية عن أبي يوسف، أما محمد

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: بدائع الصنائع، للكاساني، ٥/ ١٤١ و٣٠٥، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ١٠٥\_ ١٠٨، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٤٥٣\_ ٣٤٥٣. (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف، عشوب، ص١٨ (مرجع سابق).

فيجوز عنده من المرتد، ويصح منه ما يصح من أهل الديانة التي انتقل إليها؛ لبقاء ملكه كما كان قبل الردَّة.

أما المرأة التي ارتدَّت فَوَقفُها صحيح عند أبي حنيفة أيضاً، إلا على حج أو عمرة مما لا يكون قُربة عند الديانة التي التحقت بها وعندنا معاً.

\* \* \*

\* المطلب الرابع - وقف من عليه دين (حال الصحة أو المرض):

إن كان الواقف عليه دَين حال الوقف وهو صحيح الجسم، فهل يباع الموقوف لوفاء الدين؟ .

ذكر الحنابلة فيه خلافاً على قولين:

الأول: يباع حتى ولو كان الدين حادثاً بعد الوقف.

الثاني: لا يباع والوقف صحيح؛ لأن التصرفات المالية كالوقف والصدقة والهبة إذا تصرف بها وعليه دين، ولم يكن حُجِرَ عليه، فالمذهب صحة تصرفه، وإن استغرق ماله في ذلك.

وحُكي قول ثالث في المذهب: أنه لا ينفذ من ذلك شيء إذا طالب الغرماء بالدين، أي: هو متوقف على إجازة الغرماء (١)، وهو مذهب الحنفية (٢).

أما إن كان الواقف عليه دين، ولكنه في مرض الموت، ووقف شيئاً من ماله هل يصح؟.

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢٥ ـ ٤٢٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٣٧ (مرجع سابق).

- ذهب الحنفية والحنابلة إلى التفريق بين حالتين: فيما إذا كان مستغرقاً أم لا.

- فإذا كان الدَّين مستغرِقاً (أي: محيطاً) لماله، فإن وَقفَه: يتوقف نفاذه على إجازة الدائنين، سواء أُحُجِرَ عليه أم لم يحجر عليه، فإذا لم يجيزوا الوقف، بِيعَ الموقوفُ ويُنقض الوقف، ويَرُدُّ الدين.

- أما إذا كان الدين غير مستغرق لماله، فَوَقْفُه لما زاد عن وفاء دينه صحيح نافذ؛ لعدم مصادمة حق الدائنين (١).

- فإذا كان الدين على الأب ومات، قام وارثه مكانه، فإن ضَمِنَ مقدار الدين الذي يثبت على مورّثه نفذ الوقف، إما إن كان الوارث معسراً ليس له مال، فإن الوقف يبطل في مقدار الدين، ويصح في الباقي الزائد عن مقدار الدين (٢).

قال ابن نجيم (٣): «من شرائطه الملك وقت الوقف، فلو وقف المريض المديون الذي أحاط الدين بماله، فإنه يباع ويُنقض الوقف»(٤).

قال الخصَّاف (٥): «قلت: فرجل مات وترك أرضاً وابناً ليس له وارث غيره، فوقفها ابنه وقفاً صحيحاً، ثم إن رجلاً أقام بينة أن له على والد هذا الواقف مالاً

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الراشق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، مباحث الوقف، الأبياني بك، ١٣/ ١٤، الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤٢٥ ـ ٤٢٦، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٣٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) ابن نجيم: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الخصَّاف، (تقدمت ترجمته).

يستغرق قيمة الأرض؟ .

قال: يبطل الوقف في ذلك، وتباع الأرض في دَين الميت.

قلت: فإن كان الدين أقل من قيمة الأرض؟ .

قال: يضمن الواقف مقدار الدين الذي ثبت له على والده، وينفذ الوقف.

قلت: فإن كان الابن معسراً ليس له مال؟ .

قال: يبطل الوقف من الأرض بمقدار الدين، والباقي وقف الأرن.

وجاء في مباحث الوقف: «الواقف المدين في مرض الموت، إما أن يكون الدين مستغرقاً لجميع المال أو غير مستغرق لجميع التركة، فسواء كان الموقوف عليه وارثاً أو غير وارث، وسواء كان الموقوف أقل من الثلث أو مساوياً له أو أكثر، فالوقف غير نافذ إلا بإجازة الغرماء له.

وإن كان الدين غير مستغرق للتركة نُخرِج أولاً منها بمقدار الدين، ونحكم على الباقى حُكمنا على التركة عندما تكون خالية عن الدين.

وإن كان غير مدين أصلاً، وكان الموقوف عليه أجنبياً: فإن كان الوقف أقل من الثلث أو مساوياً له، نفذ دون توقف على إجازة الورثة، وإن كان أكثر منه توقّف الزائد على إجازتهم، فإن أجازوا نفذ وإلا بطل»(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٣ - ١٤ (مرجع سابق).



من خلال المباحث السابقة، ومما مر في هذا الفصل: نلحظ أن الفقهاء جميعاً قد راعوا هذا الضابط، وأُخذ به بشكل كبير في تطبيقاتهم حول صحة وقف هذا الشيء أو ذلك أو عدم صحة وقفه؛ نظراً لما له من أهمية تحفظ لكل إنسان حق التصرف فيما هو مملوك له، وتمنعه من التعدي على مال الآخرين تحت أي ذريعة، حتى ولو كانت في ظاهرها قُربة \_ كالوقف مثلاً \_.

غير أننا نلحظ أن الفقهاء قد استثنوا حالات معينة، تخرج عن مضمون هذا الضابط، وتسلبه العموم، وتجعله ضابطاً أغلبياً لا كلياً، أي: يؤخذ به لكن ليس دائماً في كل الحالات، وهذا ما يجعله ضابطاً لأغلب حالات الوقف لا كلها، ويجعل خرقه \_ لعلة ما أو لسبب وجيه \_ أمراً ممكناً ومتاحاً.

ويُستحسن أن نمر على بعض هذه الاستثناءات في كل مذهب على حِدة: فالحنفية: أخذوا بهذا الضابط في حالة الوقف حال الخيار، فجعلوا صحة الوقف لمن له الخيار؛ لأنه هو المالك(١).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، رد المحتار، ابن عابدين، ٣/ ٣٩٣ ـ ٣٩٥، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٣٦ و٣٩٣، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥، الوقف، عشوب، ص١٦١، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٦١، الأحوال الشخصية، =

- وكذلك أخذوا به في حالة وقف الشيء المستأجر، فأجازوه من المؤجر لأنه هو المالك، ومنعوه من المستأجر لعدم ملكيته له(١).

- وأخذوا به في حالة وقف المرهون، فأجازوه للراهن لأنه هو المالك(٢).
- وأخذوا به في حالة وقف المغصوب، فمنعوه من الغاصب لعدم ملكيته له(٣).
- لكنهم لم يأخذوا به في حالة وقف الفضولي مال غيره: حيث أجازوه موقوفاً على إجازة المالك(1).

فمع الإقرار بأنه ليس مالكاً للموقوف، فقد أجازوا منه وقف مال غيره، وإن كانوا قد جعلوه موقوفاً على إجازة المالك، لكن في تجويزهم لهذا الوقف خرقاً لهذا الضابط، حيث صححوا وقف ما ليس بمملوك للواقف ملكية تامة، ولو أخذوا بهذا الضابط لأبطلوا وقف الفضولي لمال غيره أصلاً، كما فعل الجمهور، حيث

<sup>=</sup> الكردي، ص٢٠٦ ـ ٢٠٧، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦٣٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الدر المختار، الحصكفي، ٣/ ٤٠٠ ـ ٤٣٧، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥، أحكام الأوقاف، الخصّاف، ص٢٨٩ ـ ٢٩٠، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الـزحيلي، ١/ ٧٦١٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٦/ ٨١ وما بعدها (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٩٢ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص١٢٩ (مرجعان سابقان).

أبطله المالكية حتى ولو أجازه المالك(١)، وأبطل الشافعية والحنابلة كل تصرفات الفضولي من بيع وشراء وغيره(٢)؛ لأنه يتصرف فيما لا يملك.

- أما عند المالكية: فنرى خرم هذا الضابط في حالة وقف الشيء المستأجَر، حيث منعوه من المؤجر إلا إذا قصد وقفه بعد انتهاء الإجارة، مع أنه مالك له، وأجازوه للمستأجِر مدة الإجارة (٣)، مع أنه ليس بمالك له ملكية عين، بل ما يملكه هو المنفعة.

- وعند الشافعية: نلحظ ترك هذا الضابط في حالة وقف العين المرهونة، حيث إنهم لم يجيزوا للراهن وقفها مع أنه يملكها، وعللوا ذلك بأن فيه إبطالاً لحق المرتهن (٤)، مع أن المرتهن ليس بمالك لتلك العين المرهونة.

\_ وعند الحنابلة: نلحظ خرق هذا الضابط في ثلاث حالات:

الأولى: الوقف حال الخيار، فلم يجيزوه من أحد الطرفين إلا بإذن الآخر (٥٠)، مع أنه يستحيل أن يكون الطرفان مالكين للعين الواحدة ملكاً تاماً في الوقت نفسه.

<sup>(</sup>١) يُنظر: حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩.

<sup>(</sup>٢) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ١٥، كشاف القناع، البهوتي، ٢/ ١١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: شرح منح الجليل، عليش، ٨/ ١١١، الشرح الصغير، الدردير، ٤/ ١٠، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٩، مواهب الجليل، الحطّاب، ٧/ ٦٢٩، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، جواهر الإكليل، الأزهري، ٢/ ٢٠٥، جامع الأمهات، ابن الحاجب، ص ٤٤٨، بلغة السالك، الصاوي، ٤/ ١٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ١٠/ ٧٦١٥، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٥ \_ ١٤٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٢/ ٥١٢، الفروع، المقدسي، ٦/ ٢٢٢ (مرجعان سابقان).

الثانية: حالة وقف العين المرهونة: فقد وافقوا الشافعية في عدم صحة وقفها من قِبَلِ الراهن(١) مع أنه مالك لها.

الثالثة: حالة وقف المغصوب من مالكه على غير غاصبه (٢)، فلم يجيزوا ذلك مع أن المغصوب منه مالك للعين، وليس هناك ما يُنقص من ملكيته لها.

- ومما سبق نلاحظ أن وجود هذه الاستثناءات وفي كل مذهب، يدل على أن هذا الضابط هو ضابط أغلبي لا كلي، يؤخذ به في أغلب الحالات، لكن يمكن خرقه وعدم الأخذ به في حالات معينة إذا ظهرت علة تسوّع ذلك.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٦٠، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٨/ ١٦٨، شرطالب أولي النهى، الرحيباني، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٨٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفواكه العديدة، المنقور، ١/ ٤١٥ \_ ٤١٦ (مرجع سابق).







# رل*بِیث(لاُوَّوَّل* وقف المشاع

# تمهيد \_ مفهوم المشاع:

تعريف المشاع لغة: المشاع من شاع يشيع شيعاً وشيوعاً ومشاعاً وشيوعة، فهو شائع (وسهم شائع وشاع ومشاع: غير مقسوم)، ويقال: في هذه الدار سهم شائع، أي: مشتهر منتشر، ونصيب فلان في هذه الدار شائع، أي: ليس بمقسوم ولا معزول(١).

والدار ونحوها مما يُملك، إن كان مشتركاً لم يُقسم، يقال: اشترى داره على الشيوع: جعلها مشتركة الملك من غير قسمة (٢).

اصطلاحاً: المشاع: غير المقسوم (٣).

وبذا نفهم أننا عندما نتحدث عن وقف المشاع، فإن المشاع يعني العقار أو

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، الزبيدي، ٥/ ٤٠٥ (تـاج العروس، من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت ـ لبنان، د. طـد. ت).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المعجم الـوسيط، ٥/ ٥٠٣ (المعجم الوسيط، إبـراهيم مصطفى وأحمد الزيات وحامد عبد القادر ومحمد النجار، دار الدعوة للتأليف والطباعة والنشر، استانبول، تركيا، ط٢، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣ (مرجع سابق).

المنقول المشترك في ملكيتهما بين اثنين فأكثر \_ سواء أكان مما يحتمل القسمة أم لا يحتملها \_، ونصيب كل واحد شائع، ليس بمفروز ولا مقسوم.

فما الحكم لو أن رجلاً وقف حصته من المشاع؟ هل يصح هذا الوقف أم لا؟ .

قبل الخوض في الحديث عن مذاهب الفقهاء في صحة أو عدم صحة وقف المشاع، لا بد من التفريق بين نوعين من أنواع المشاع:

الأول: المشاع الذي يقبل القسمة: وقد مَثَّلَ له الفقهاء بـ «نصف الدار، أو نصف البيت الكبير».

الثاني: المشاع الذي لا يقبل القسمة ولا يحتملها: ومَثَّلَ له الفقهاء بـ «نصف الحَمَّام، ونصف الثوب، ونصف البيت الصغير»(١).

والفرق بين النوعين: أن النوع الثاني لا يمكن فيه إجبار الشريك على القسمة، بخلاف النوع الأول؛ حيث يُجبَر الشريك على القسمة لو أراد الشريك الآخر أو الشركاء الآخرون ذلك(٢).

وأما مذاهب الفقهاء في وقف المشاع، فهي تحتاج إلى تفصيل يتناول نوعي المشاع:

\* \* \*

# \* المطلب الأول ـ وقف المشاع الذي يقبل القسمة:

اختلف الفقهاء في وقف المشاع الذي يقبل القسمة ويحتملها على رأيين:

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٥، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٤٨. (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٥ (مرجع سابق).

1 ـ المجيزون: وهم الجمهور من المالكية والشافعية والحنابلة وأبو يوسف من الحنفية والشيعة الإمامية والزيدية: حيث ذهبوا إلى صحة وقف المشاع إذا كان مما يحتمل القسمة، كالعقار والدار الكبيرة(١).

# أدلتهم:

#### أ\_السنة:

حديث وقف عمر بن الخطاب أرضه في خيبر: "عن ابن عمر ها أن عمر بن الخطاب أصاب أرضاً بخيبر، فأتى النبي يستأمره فيها، فقال: يا رسول الله! إني أصبت أرضاً بخيبر، لم أصب مالاً قَطُّ أنفس عندي منه، فما تأمرني به؟ قال: "إن شئت حبست أصلها وتصدقت بها"، قال: فتصدق بها عمر: أنه لا يباع أصلها ولا يوهَب ولا يورَث، وتصدَّق بها في الفقراء وفي القربي وفي الرقاب وفي سبيل الله وابن السبيل والضيف، لا جناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف ويُطعم غير متمول"(٢).

وجه الاستدلال: أن حصة سيدنا عمر بن الخطاب كانت مشاعاً في تلك الأرض، وقدرها (مئة سهم)، وهذا ما صرَّحت به الروايات الأخرى (٣)، فدل على

<sup>(</sup>١) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥.

المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٤٧، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠.

الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦، فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥.

التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) البخاري ومسلم وغيرهما (تقدم تخريجه).

 <sup>(</sup>٣) عن ابن عمر أن عمر ملك مثة سهم من خيبر اشتراها... الحديث، أخرجه البيهقي، كتاب
 الوقف، باب وقف المشاع (السنن الكبرى، ٦/ ١٦٢) (مرجع سابق).

أن الشيوع لا يمنع صحة الوقف، وفيه ردُّ على من أنكر وقف المشاع مطلقاً، وقد ترجم البخاري للحديث: (إذا تصدق أو وقف بعض ماله فهو جائز، وهو وقف الواحد المشاع)(۱).

وجاء في «فتح الباري»: «واستُدل بالحديث على وقف المشاع؛ لأن المئة سهم التي كانت لعمر بخيبر لم تكن منقسمة»(٢).

<sup>=</sup> \_ والنسائي، كتاب الأحباس، باب حبس المشاع برقم (٣٦٠٥) (سنن النسائي، ٦/ ٥٤٢) (مرجع سابق).

<sup>-</sup> والدارقطني، كتاب الأحباس، باب في حبس المشاع، برقم (٤٢٨٢) (سنن الدارقطني، ٤/ ١١٨) (مرجع سابق).

<sup>-</sup> وابن ماجه، كتاب الصدقات، باب من وقف، برقم (۲۳۹۷) (سنن ابن ماجه، ٤/ ٦٢) (مرجع سابق)، كنز العمال، البرهان فوري، برقم (٤٦١٥٦)، ٦/ ٨٩٥ (مرجع سابق).

<sup>-</sup> وللحديث شاهد في البيهقي، فقد روى مسلم البطين أن الحسين بن على ورث مواريث فتصدق بها قبل أن تُقسم فأجيزت. (السنن الكبرى، البيهقي، كتاب الهبات، باب ما جاء في هبة المشاع) (السنن الكبرى، ٦/ ١٧١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: فتح الباري، ابن حجر، ٥/ ٣٩٩، شرح النووي على صحيح مسلم، ١١/ ٨٦ (مرجعان سابقان).

العناية، العيني، ٦/ ٩٠٠، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦.

الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٤، البيان، العمراني، ٨/ ٦٣، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ابن حجر، ٥/ ٤٠٤ (مرجع سابق)، واعتُرض عليه بما جاء في تلخيص الحبير: «قوله إن المئة سهم كانت مشاعة، لم أجده صريحاً، بل في مسلم ما يُشعر بغير ذلك؛ فإنه قال: إن المال المذكور يقال له ثمغ وكان نخلاً».

<sup>-</sup> تلخيص الحبير، ابن حجر، ٣/ ٦٧ (مرجع سابق).

### ب \_ القياس:

على العِتق: الوقف إسقاط ملك كالإعتاق، والشيوع لا يمنع العِتق، فكذا لا يمنع الوقف أيضاً(١)، بل إن الوقف يقبل التجزئة في الموقوف التي لا يقبلها العِتق.

جاء في «المبسوط»: «ولو وقف نصف أرض أو نصف دار مشاعاً على الفقراء، فذلك جائز في قول أبي يوسف. . . وهذا لأن الوقف على مذهبه قياس العتق، والشيوع لا يمنع العتق، فكذلك لا يمنع الوقف، إلا أن العِتق لا يتجزأ عنده؛ لما في التجزؤ من تضاد الأحكام عنده في محل واحد، وذلك لا يوجد في الوقف، فيحتمل التجزؤ، ويتم على الشيوع في القدر الذي أوقفه»(٢).

جاء في الذخيرة: «لا يصح وقف الشائع. . . قياساً على العتق»(٣).

\_ على البيع: البيع عقد يمكن أن يكون على بعض الجملة منفرداً، وكل ما جاز بيعه جاز وقفه (٤).

وردًّ على ذلك في فتح الباري بأنه يحتمل أن ثمغ من جملة أراضي عمر في خيبر، وأن مقدارها كان مئة سهم من السهام التي قسمها النبي بين من شهد فتح خيبر، وهذه المئة سهم غير المئة سهم التي كانت لعمر بخيبر التي حصلها من الغنيمة. يُنظر: فتح الباري، ابن حجر، ٥/ ٤٠٠ (مرجع سابق).

يؤكد ذلك ما جاء في نصب الراية: أن رواية أبي داود توضح في نص الوصية أن عمر كان له أرض ثمغ، وكان له المئة سهم بخير، كلاهما أوصى بهما. يُنظر: نصب الراية، الزيلعي، ٣/ ٤٧٩ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠.

- قال البهوتي (١٠): «. . . ولأنه يجوز على بعض الجملة مفرزاً، فجاز عليه مشاعاً كالبيع» (٢٠).

وجاء في «المقنع»: «ويجوز وقف المشاع. . . ودليلنا أن كل عَرَصة جاز بيعها جاز وقفها كالمفرزة»(۳).

- على الهبة والإجارة: فهبة المشاع وإجارته جائزة، فكذلك وقفه قياساً على هبته وإجارته (٤٠).

حتى الذين لا يجيزون هبة المشاع وصدقته يجيزون وقف المشاع، معللين ذلك بأن الوقف يختلف عن الهبة والصدقة، فالهبة والصدقة يحتاجان إلى قبض؛ لأنهما قد انتقلا من المالك إلى الموهوب له أو المتصدَّق عليه، بخلاف الوقف؛ فإنه لا ينتقل إلى ملك مالك، وإنما يزول من ملك الواقف إلى الوقف(٥٠).

قال الخصَّاف(٢): «قلت: فلم أجزت وقف المشاع وأنت لا تجيز هبة المشاع

<sup>=</sup> المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) البهوتي، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٢) شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: دليل الرفاق على شمس الاتفاق، ابن مامين، ٢/ ٣٩٠ (دليل الرفاق على شمس الاتفاق، ماء العينين محمد بن فاضل بن مامين ت٦٣٢٨ه، تحقيق، أحمد يكن، طُبع تحت إشراف اللجنة لنشر التراث الإسلامي بين المغرب والإمارات، صندوق إحياء التراث الإسلامي، المغرب، الإمارات، د. طـد. ت).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) الخصَّاف، (تقدمت ترجمته).

ولا صدقة المشاع؟ قال: الوقف مخالف للصدقة والهبة من قِبَل أن الهبة والصدقة التي يمتلكها غيره تحتاج إلى قبض؛ لأنهما يزولان من ملك الواهب والمتصدق إلى ملك الموهوب له والمتصدق عليه، والوقف لا يحتاج إلى ذلك؛ من قِبل أنه ليس يزول من ملك الواقف إلى ملك مالك، وإنما يزول من ملكه إلى الوقف فهما مفترقان»(١).

\_ على الوقف في غير المشاع (المفرز): الوقف: هو تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة، وهذا يتحقق في المشاع كما يتحقق في المفرز، يعني أن كلاً منهما يحصل منه الغاية من الوقف، وهي تحبيس الأصل وتسبيل الثمرة (٢).

#### ت \_ المعقول:

- القبض ليس بشرط عند أبي يوسف، فكذلك القسمة التي هي فرع عن القبض ووسيلة له، فهي أيضاً ليست بشرط؛ لأنها تتمة القبض الذي بدوره ليس بشرط، فلا يُشترط كون الموقوف مقسوماً مفرزاً، بل يصح مشاعاً ولو كان يحتمل القسمة (٣)؛ لذا فالخلل في القبض أو التسليم الموجود في وقف المشاع لا يُخل

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٤، المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠. المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠، المقنع، ابن البنا، ٢/ ٧٧٦، مطالب أولي النهى، الرحيباني، ٤/ ٢٧٦، الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٢، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣١.
 العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٠.

ــ مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥.

\_ أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢١ (مراجع سابقة).

بالوقف، ولا يمنع من صحته(١).

- المشاع معلوم (غير مجهول)؛ لأن واقفه قـد سمّى نصف الدار أو ثلثها أو ربعها مثلاً إن كان الموقوف داراً، وكذلك إن سمّى سهاماً فهو معلوم معروف ما وقع عليه الوقف (محل الوقف)، وإذا كان (محل الوقف) معلوماً جاز الوقف(٢).

- في وقف المشاع لا يحصل ضرر للشريك لإمكان القسمة (٣) فيما يحتمل القسمة .

Y ـ المانعون: ذهب محمد من الحنفية إلى عدم صحة وقف المشاع فيما يحتمل القسمة، مخالفاً بذلك رأي أبي يوسف من الحنفية، ومخالفاً رأي جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة.

\* الأدلة \_ استدل على رأيه بالأدلة التالية:

# أ ـ القياس:

- على الصدقة: الوقف صدقة، والصدقة في المشاع لا تجوز، فكذلك الوقف؛ لأنه بمنزلة الصدقة(٤).

ودليل اشتراط القبض لصحة الصدقة: ما رُوي عن عائشة ﷺ زوج النبي ﷺ أنها قالت: إن أبا بكر الصديق نحلها جداد عشرين وسقاً من مال بالغابة، فلما

<sup>(</sup>١) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢١ (مرجعان سابقان).

حضرته الوفاة قال: «والله يا بنية ما من الناس أحد أحب إلي غنى بعدي منك، ولا أعز علي فقراً بعدي منك، وإني كنت نحلتك من مالي جداد عشرين وسقاً، فلو كنت جددتيه واحتزتيه كان لك ذلك، وإنما هو مال الوارث، وإنما هو أخواك وأختاك، فاقتسموه على كتاب الله»(١).

قال ابن وهب عبد القاسم بن محمد أن الأرض يقال لها: تمرد، وكانت عنده لم تقبضها (۲).

على الهبة والإجارة: الهبة لا تتم في مشاع يحتمل القسمة، وتتم في مشاع لا يحتمل القسمة، وكذلك الوقف لا يتم في المشاع الذي يقبل القسمة (٣).

#### ب ـ المعقول:

- الإفراز والتسليم شرط عند محمد؛ لأن أصل القبض شرط عنده، وكذلك ما يتم به القبض - وهو كون الموقوف مقسوماً - والقبض لا يتم في المشاع، وإذا كان القبض والتسليم من شروط الجواز، فالشيوع يُخلُّ بهما؛ لذا فهو يمنع من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي عن عروة بن الزبير عن عائشة، كتاب الهبات، باب شرط القبض في الهبة (السنن الكبرى، البيهقي، ٦/ ١٧٠) (مرجع سابق)، وله شاهد من حديث قتادة بن النضر ابن أنس قال: (نحلني أنس نصف داره، قال: فقال أبو بردة: إن سَرَّكَ يجوز لك فاقبضه، فإن عمر بن الخطاب قضى في الأنحال أن ما قُبض منها فهو جائز، وما لم يُقبض فهو ميراث، قال: فدعوت يزيداً فقسمها) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى، كتاب الهبات، باب ما جاء في هبة المشاع (السنن الكبرى، البيهقي، ٦/ ١٧١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى، البيهقي، ٦/ ١٧٠ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، دليل الرفاق، ابن مامين، ٢/ ٣٩٠ (مرجعان سابقان).

صحة الوقف في المشاع الذي يحتمل القسمة(١).

عن اختلاف أبي يوسف (ويمثل رأي الجمهور) من جهة، ومحمد من
 جهة أخرى:

ينبني على اختلافهما الأمور التالية:

ا - إذا وقف أحد الشريكين حصته من أرض، جاز عند أبي يوسف، فإذا حصلت قسمة للأرض بعد ذلك؛ فما وقع في نصيب الواقف كان وقفا، ولا يحتاج إلى إعادة التلفظ بالوقف فيه، لكن إن وقفه ثانياً كان أحوط لارتفاع الخلاف بذلك، حيث يصح بذلك على مذهب محمد أيضاً؛ لتحقق القبض بعد القسمة(٢).

٢ - إذا وقف كل من الشريكين حصته منفرداً، وجعل لوقفه ناظراً على حدة، وسلّمه إليه، صح هذا الوقف عند أبي يوسف؛ لأنه لا يشترط القبض ولا التسليم، أما عند محمد فلا يصح لوجود الشيوع وقت القبض، وهو يمنع صحة الوقف عنده؛ لأنهما بذلك يكونان صدقتين لا صدقة واحدة (٣).

٣ ـ إذا وقف كل من الشريكين حصته على جهة ما، ونصبا على وقفهما واليا أو ناظراً أو قَيِّماً واحداً، فقبض نصيبهما معاً، جاز ذلك الوقف، وصح باتفاق أبي

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٢، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧. - بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، البناية، العيني، ٦/ ٩٠١.

<sup>-</sup> العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١٠٨، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٨ (مرجعان سابقان).

يوسف ومحمد، أما عند أبي يوسف: لعدم اشتراطه للقبض أصلاً، وأما عند محمد؛ فلأن الشيوع وإن كان موجوداً وقت الوقف، إلا أنه منتف وقت القبض (١)، حيث يقبضهما الوالي معا جملة واحدة، وبعد ذلك لا يَضرُّ تفرق جهات الوقف ومصارفه، كالصدقة الواحدة على مصارف متعددة كالغزو والحج والمساكين وابن السبيل (٢).

\$ \_ «إذا وقف الشريكان العقار المشترك بينهما جملة ، وسلَّماه إلى قَيِّم يقوم عليه ، صح هذا الوقف اتفاقا ؛ لعدم الشيوع وقت الوقف وعند القبض (") .

ومن هذه المسائل يتضح: أن أبا يوسف يقول بصحة الوقف في المشاع؛ سواء كان الشيوع وقت الوقف أو وقت القبض، أما محمد فقد وافقه في صحة الوقف في حال الشيوع وقت الوقف، وخالفه في الشيوع وقت القبض، فجعله مانعاً من صحة الوقف<sup>(3)</sup>.

# سبب الخلاف ومنشؤه بين الصاحبين:

منشأ هذا الخلاف وسببه بين الفريقين هو: (اشتراط القبض والتسليم) أو عدم اشتراطهما، فلا خلاف بينهما أن القسمة فيما يُقسم هي من تمام القبض (٥)، وإنما الخلاف مبنى على أصل القبض والتسليم، هل هو شرط أم لا؟.

فمن لم يشترطه (أبو يوسف) أجاز وقف المشاع فيما يحتمل القسمة، ومن

<sup>(</sup>١) يُنظر: مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٤١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١ (مرجع سابق).

اشترطه (محمد) لم يجوّزه؛ لأن القسمة من تمام القبض، فإذا كان القبض شرطاً عنده، فكذلك تتمته وهي القسمة شرط أيضاً، وهي لا تتم مع الشيوع<sup>(۱)</sup>؛ ولذا فإن الموقوف يخرج عن ملك الواقف بمجرد اللفظ عند أبي يوسف دون حاجة للقبض، بخلاف محمد حيث اشترط القبض<sup>(۱)</sup>.

- الفتوى في المذهب الحنفي على رأي من؟ أبي يوسف أم محمد؟ .

من قراءة كتب المراجع في المذهب الحنفي نرى اختلافاً في الترجيح والتصحيح والفتوى في هذه المسألة بين أبي يوسف ومحمد، فمنهم من قال بأن الفتوى على رأي أبي يوسف، ومنهم من قال على رأي محمد، وفيما يلي بعض هذه الأقوال:

# \* من قال بأن الفتوى على رأي محمد:

- جاء في «البناية»: «قال الولوالجي<sup>(۳)</sup> في الفتاوى: مشايخ بلخ أخذوا بقول أبي يوسف، ومشايخ بخارى أخذوا بقول محمد، ثم قال: وبه يُفتى»(٤).

- وقال ابن نجيم: "وصرَّح في الخلاصة من الإجارة والوقف بأن الفتوى على قول محمد في وقف المشاع، وكذا في البزازية والولوالجية وشرح المجمع لابن

<sup>(</sup>۱) يُنظر: اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٣١، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٢. - مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٨ - ١٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الولوالجي: عبد الرشيد بن أبي حنيفة بن عبد الرزاق، الفقيه الحنفي، تفقه ببلخ، وُلد بولوالج سنة ٤٦٧هـ، ومات هناك بعد ٥٤٠هـ، وله الفتاوى المعروفة بـ «الولوالجية». يُنظر: (الفوائد البهية، اللكنوي، ص١١١) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) البناية، العيني، ٦/ ٩٠١ (مرجع سابق).

الملك وفي التحبيس، وبقوله يُفتى، وتبعه في غاية البيان»(١).

- \* من قال بأن الفتوى على رأي أبي يوسف:
- \_ جاء في «مجمع الأنهر»: «وفي الدرر وبعض مشايخ زماننا أفتوا بقول أبي يوسف، وبه يُفتى»(٢).

والفتوى بقول أبي يوسف نقلها كثير من المؤلفين في الوقف(٣).

- \* ومنهم من جمع بين القولين وصححهما معاً:
- جاء في «الفتاوى الهندية»: «برأي محمد أخذ مشايخ بخارى، وعليه الفتوى، كذا في السراجية، والمتأخرون بقول أبي يوسف أنه يجوز، وهو المختار، وكذا في خزانة المفتين (٤٠٠).

وبذا نخلص إلى نتيجة، وهي أن القولين في المذهب مصححان.

### \* حالة مستثناة من خلاف أبي يوسف ومحمد:

بما أن في المسألة قولين مصححين، واختلف الترجيح بينهما، وهي أمر من المجتهد فيه؛ التي يقطع الخلاف فيها (قضاء القاضي)، فقد اتفق المتأخرون من الحنفية على أن القاضي إذا قضى بصحة المشاع أو ببطلانه ارتفع الخلاف(٥)، أما

<sup>(</sup>١) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٩، الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٣ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) الفتاوى الهندية، ٢/ ٣٦١ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٥) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، البناية، العيني، ٦/ ٩٠١.

القاضي فيجوز له القضاء والإفتاء بأحدهما، فإذا فعل صار متفقاً عليه كسائر المختلف فيه، وذلك يشمل القاضى الحنفى وغيره(١).

علماً أن القاضي الحنفي إذا حكم بما ذهب إليه أبو يوسف أو محمد لم يكن حاكماً بخلاف مذهبه؛ لأن إمام المذهب أبا حنيفة لم يقل بأحد القولين، لكن لما كان قول أصحابه غير خارج عن مذهبه، صح حكم مقلده بذلك القول.

والمراد بخلاف مذهبه: خلاف أصل المذهب، كالحنفي إذا حكم على مذهب الشافعي، أما إذا حكم الحنفي بما ذهب إليه أبو يوسف أو محمد أو نحوهما من أصحاب الإمام أبي حنيفة، فلا يكون حكماً بخلاف المذهب.

وهذا الكلام يفيد أن أقوال أصحابه لا تخرج عن مذهبه، فقد نقل عنهم أنهم ما قالوا قولاً إلا وهو مروي عن الإمام(٢)، وبأيهما حكم القاضي (بالصحة أو البطلان) صح حكمه ونفذ، فلا يسوغ له ولا لقاض غيره أن ينقض هذا الحكم(٢).

# \* المناقشة والترجيح في وقف المشاع الذي يقبل القسمة:

دليل الجمهور \_ وهو الحديث المتفق عليه \_ دليل قوي، يؤيد ما ذهبوا إليه ويقوي حجتهم، غير أن الكاساني(٤) من الحنفية اعترض عليه: «بأنه يحتمل أن عمر

<sup>=</sup> \_ تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١٠٨، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٨.

<sup>(</sup>۲) يُنظر رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الكاساني: من الحنفية، (تقدمت ترجمته).

وقف مئة سهم قبل القسمة، ويحتمل أنه وقفها بعد القسمة، وإذا ورد الاحتمال فلا يكون الحديث حجة مع الشَّك والاحتمال، على أنه إن ثبت أن الوقف كان قبل القسمة فيُحمل على أنه وقفها شائعاً ثم قُسمت وسُلمت، وقد رُوي أنه فعل كذلك، وهذا جائز كما لو وهب مشاعاً ثم قسم وسلَّم»(۱).

ماعدا ذلك من الأدلة فهي خاضعة للرأي والقياس والاجتهاد، ولعل هناك قوة في الاستدلال من هذه الناحية من قِبَل الطرفين.

ولذا فإننا في الترجيح نعمد إلى ما فيه ترغيب للناس في الوقف، وهو جهة برِّ ومعروف، فنراه في قول الجمهور ومعهم أبو يوسف.

«قال القاضي أبو عاصم: قول أبي يوسف من حيث المعنى أقوى، إلا أن قول محمد أقرب إلى موافقة الآثار، ولما كثر المصحح من الطرفين، وكان قول أبي يوسف فيه ترغيب للناس في الوقف، وهو جهة بر، أطبق المتأخرون من أهل المذهب الحنفي على أن القاضي الحنفي يُخيَّر بين أن يحكم بصحة أو بطلان الوقف، حتى وإن كان الأكثر على ترجيح قول محمد»(٢).

\* \* \*

# المطلب الثاني \_ وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة:

١ ـ المجيزون: وهم الجمهور من الحنفية، والمالكية في قول راجح،
 والشافعية، والحنابلة، والشيعة الإمامية، والزيدية (٣): ذهبوا إلى صحة وقف المشاع

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٣٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥.

فيما لا يحتمل القسمة، كالحمَّام والبيت الصغير والثوب وحصة سيارة وغير ذلك كالبئر والرحى والحانوت.

# \* أدلتهم:

1 ـ القبض الذي اشترطه البعض (محمد من الحنفية) يسقط تمامه (التسليم) عند عدم الإمكان، وذلك يكون فيما لا يحتمل القسمة؛ لأنه لو قسم قبل الوقف لفات الانتفاع به، فاكتُفي بتحقيق التسليم في الجملة(١١)، وهذا ما دعا (محمد من الحنفية) إلى موافقة الجمهور في صحة وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة، وقد سبق أن منعها حينما كانت القسمة ممكنة.

#### ٢ ـ القياس:

- على الهبة: فما لا يقبل القسمة لا يضره الشيوع (٢)، كالشيوع في الهبة لا يمنع جوازها؛ لأنه يتلاشى بالقسمة؛ ولذا فإن القسمة فيها لا تكون حيازة (٢).

<sup>= -</sup> الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨، البيان، العمراني، ٨/ ٦٣.

<sup>-</sup> كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٣.

<sup>-</sup> الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦، شرائع الإسلام، الهذلي، ص١٦٧.

<sup>-</sup>البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥١، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٦/ ٢١١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٢.

ـ العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧.

\_مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٥ (مرجعان سابقان).

\_على الصدقة: التي تُسلم للفقير وتصبح مملوكة له، لا يمنع الشيوع فيها من الصحة، فكذلك الوقف الذي هو (صدقة موقوفة)، لا يملكها الموقوف عليه إلا إذا كانت منفعة الموقوف صدقة على الموقوف عليه (۱)، والصدقة لا تتم في مشاع يقبل القسمة، وتتم في مشاع لا يقبل القسمة، فكذلك الوقف يجوز في مشاع لا يقبل القسمة (۲).

- على البيع: يصح وقف البعض قياساً على صحة بيع البعض (٣)، وقبضُه كقبض المبيع في توقفه على إذن المالك والشريك(٤).

٢ ـ المانعون: ذهب المالكية في قول راجح أيضاً إلى عدم صحة وقف المشاع الذي لا يحتمل القسمة، وقولهم هذا هو أحد قولين مصححين مرجحين في المذهب(٥).

- جاء في «الشرح الكبير»: «وأما ما لا يقبل القسمة ففيه قولان مصححان مرجحان» (٢).

\_ قال الدسوقي المالكي (٧٠): «صح وقف مملوك ولو مشتركاً شائعاً فيما يقبل

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: مطالب أولي النهي، الرحيباني، ٤/ ٢٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥، اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٤، أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٦) الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٧) الدسوقى، (تقدمت ترجمته).

القسمة، ويُجبَر عليها الواقف إن أرداها الشريك، وأما ما لا يقبلها ففيه قولان، وعلى الصحة يُجبَر الواقف على البيع إن أراد شريكه، ويُجعل ثمنه في مثل وقفه»(١).

- قال أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي (٢): «لم يجز المالكية وقف الحصة الشائعة فيما لا يقبل القسمة؛ لأنه يُشترط الحوز عندهم لصحة الوقف، وهذا أحد قولين مرجحين في المذهب (٣). وقال أيضاً: «صحَّحَ المالكية وقف ما لا يقبل القسمة في قول راجح، ويُجبَر الواقف على البيع إن أراد شريكه، ويُجعل ثمنه في مثل وقفه (٤).

# \* أدلتهم:

- إذا كان الموقوف يحتمل القسمة يجوز الوقف لعدم تضرر الشريك، فهو إن كرِهَ قَاسَمَ بعد الوقف، وإلا فله ردُّ الوقف؛ لأنه لا يقدر على البيع لجميعها(٥)، أما إذا كان لا يحتمل القسمة فلا يصح؛ لتضرر الشريك وعدم إمكانية المقاسمة إن أراد الشريك ذلك.

<sup>(</sup>١) حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) د. وهبة الزحيلي، (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) رؤية اجتهادية، الزحيلي ص٤٨، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٥. وقال أيضاً: «المالكية، لا يجوز عندهم وقف الحصة الشائعة فيما لا يقبل القسمة؛ لأن شيوع الموقوف في غيره قد يحول دون استغلاله، وقد يكون مثاراً للمنازعات، والمالكية اشترطوا أن يكون الموقوف مملوكاً لا يتعلق به حق الغير». (الفقه والإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨ ١٨٦ ـ ١٨٧) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٤ (مرجع سابق).

- شيوع الموقوف فيما لا يقبل القسمة في غيره قد يحول دون استغلاله، وقد يكون مثاراً للمنازعات والخصومات، والمالكية اشترطوا في الموقوف ألا يتعلق به حق الغير (١).

ـ المالكية اشترطوا الحوز والإفراز في الموقوف إذا كان غير قابل للقسمة (٢).

أما قولهم الأول، وهو الذي يصحح وقف ما لا يقبل القسمة، فإن الواقف عندها يُجبَر على البيع إن أراد شريكه ذلك، ويُجعل ثمن الموقوف المشاع في مثل ما وقفه، سواء أكان عيناً أم منفعة (٣).

المناقشة والترجيع: نلاحظ من الموازنة بين أدلة الطرفين قوة أدلة الجمهور، والتي اعتمدت على القياس بشكل كبير، بينما تفتقر أدلة المالكية إلى القوة والمستند، فأدلتهم قائمة على الاحتمال البعيد، الذي قد لا يوجد، وإن وُجد فلا يؤثر على الحكم الأصلي؛ ولذا نلاحظ أنهم قد وافقوا الجمهور، وليس في قول ضعيف، إنما في قول راجح أيضاً كما سبق(2).

ومن أجل ذلك فقد نقل صاحب «الجواهر» الإجماع على صحة وقف المشاع،

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفقه والإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٨/ ١٨٦ ـ ١٨٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٣ ـ ١٦٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨، الذخيرة، القرافي، ٢/ ٣١٤، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٤٨ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٤٨، الأموال التي يصح وقفها، د. الزحيلي، ص١٥، أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص١٧ (مراجع سابقة).

وأن نصوص التصدق بالمشاع مستفيضة أو متواترة(١).

بل إن الشوكاني<sup>(۲)</sup> زاد في ذلك، ورأى أن صحته لا تحتاج إلى كثرة أدلة، فقال: «الأصل عدم المانع، وقد طوَّل جماعة الكلام في وقف المشاع استدلالاً ورداً، وكل في غير طائل، وهكذا تتضح الصورة التي ذكرناها، وهي وقف جميع المال وفيه ما لا يصح؛ لأن وجود ما لا يصح وقفه فيما تناوله الوقف لا يصلح أن يكون مانعاً لصحة وقف ما يصح وقفه، فيصح ما يصح ويبطل ما يبطل»<sup>(۳)</sup>.

# رأي القانون في وقف المشاع:

أ ـ فيما يحتمل القسمة: القانون المصري (رقم ٤٨ لعام ١٩٤٦م) أخذ برأي أبي يوسف ـ والذي يمثل رأي جمهور الفقهاء ـ في جواز وقف المشاع القابل للقسمة على جهة خيرية كمستشفى أو مدرسة؛ وذلك لأنه يمكن القضاء على النزاع والخلاف إذا حصل عن طريق القسمة والإفراز<sup>(2)</sup>.

<sup>(</sup>١) يُنظر: فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) الشوكاني: محمد بن علي بن محمد بن عبدالله، الشوكاني، الصنعاني، الفقيه المجتهد المفسر الأصولي المفتي، وُلد بهجرة شوكان (من بلاد اليمن) سنة ١١٧٣ه، ونشأ بصنعاء، وحفظ القرآن، تولى قضاء صنعاء ويقي فيها قاضياً حتى مات، صنف ١١٤ كتاباً، منها: نيل الأوطار وفتح القدير وإرشاد الفحول. توفى سنة ١٢٥٠ه.

يُنظر: (البدر الطالع، الشوكاني، ٢/ ٢١٤، الأعلام، الزركلي، ٨/ ١٩٠) (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) السيل الجرار، الشوكاني، ٣/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧١ ـ ٧٢. - الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٤ (مرجعان سابقان).

ب ـ فيما لا يحتمل القسمة: منع القانون وقفه أخذاً برأي المالكية.

والسبب في أخذ القانون بهذا الرأي والعدول عن مذهب الأحناف فيما أشارت إليه المذكرة التفسيرية: أنه قد دلَّت الحوادث على أن الشيوع بين وقفين، أو وَقف وملك، فيما لا يقبل القسمة كثيراً ما يعطل مصالح الوقف، وقد تنجم عنه مضار عديدة، ومنازعات كثيرة، قد تؤدي إلى خراب الوقف، وقد تباع العين المشتركة بناءً على طلب الشريك المقاسمة، ولا تتوافر الظروف الملائمة لصرف المال المتحصل من ثمن الوقف في شراء وقف بديل؛ ولذا فمن المصلحة أن يُمنع وقف الحصة الشائعة في العقارات التي لا تقبل القسمة (١).

ولذا «ومنعاً للمنازعات، وتقليلاً للخصومات بالقدر المستطاع، وُضعت أحكام وافية لتوثيق الوقف وآثاره، ومنع وقف المشاع فيما لا يقبل القسمة إلا في حالات استثنائية، لا يترتب على الشيوع فيها ضرر»(٢).

وقد استثنى القانون حالتين أجاز فيهما وقف الحصة الشائعة فيمًا لا يقبل القسمة؛ لأنهما لا تفضيان إلى منازعات، وهاتان الحالتان هما:

الأولى: أن يكون باقي الحصة الشائعة موقوفاً أيضاً، وتتحد الجهة الموقوف عليها في الحصتين، فلو أن رجلاً وقف حصته على الشيوع، فالطريقة لتصحيحها هي أن يقف الشريك الآخر حصته الشائعة حتى يكون العقار كله خالصاً لجهة الوقف.

الثانية: أن تكون الحصة الشائعة مخصصة لمنفعة عين موقوفة أخرى، كالجرار الموقوف لأراضي وقفية، وكذلك سائر الآلات المخصصة لذلك، فإذا وقف إنسان

<sup>(</sup>١) يُنظر: أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧١ ـ ٧٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ٢٤ (مرجع سابق).

ما نصيبه في مثل هذه الآلات التي تنتفع بها الأراضي الموقوفة، صح هذا الوقف على الرغم من شيوعه وكون الآلة لا تقبل القسمة(١).

وقد جاء النص على هذا في المادة الثامنة من القانون المصري (٤٨ لسنة ١٩٤٦): «ولا يجوز وقف الحصة الشائعة في عقار غير قابل للقسمة، إلا إذا كان الباقي منه موقوفاً، واتحدت الجهة الموقوف عليها، أو كانت الحصة مخصصة لمنفعة عين موقوفة»(٢).

#### \* \* \*

# \* المطلب الثالث \_ تطبيقات تتعلق بوقف المشاع:

# الشيوع في المنقول:

لا نجد من الفقهاء الذين أجازوا وقف المشاع من اشترط أن يكون المشاع في العقار دون المنقول، بل نجد من صرّح بأن الحكم هو ذاته للعقار والمنقول.

- جاء في «حاشية البجيرمي على الخطيب»: «يصح وقف المشاع كنصف دار، أو نصف عبد، وهذا راجع للعقار والمنقول»(٣).

- وجاء في «مغني المحتاج»: «يصح وقف مشاع من عقار أو منقول، ولا يسري إلى الباقي»(١).

وفي «الروضة البهية، واللمعة الدمشقية»: «الحكم في المنقول وغيره لا يتوقف

<sup>(</sup>١) يُنظر: الوصايا والوقف، د. الزحيلي، ص١٤٤ و١٦٢ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ١١ / ١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

على إذن الشريك»(١).

وهذا أيضاً ما يُفهم من إطلاق الفقهاء الكلام عن وقف المشاع دون التفريق في الحكم بين العقار والمنقول، وهذا الإطلاق يفهم منه الشمول.

أما القانون المصري (٤٨ لعام ١٩٤٦م): «فقد أجاز وقف المنقول مطلقاً، ولم يشترط إفرازه وتمييزه، ويتضح هذا من الإطلاق الوارد في المادة الثامنة؛ حيث جاء بالنص على أنه يجوز وقف العقار والمنقول، ويضاف إلى ذلك أن الاستثناء الوارد في المادة فيما يتعلق بالعقار، ومنع وقف ما لا يمكن قسمته لا اختصاص له بالمنقول، فيدل هذا الإطلاق الذي لم يرد في المادة ما يقيده على أن وقف المنقول جائز مطلقاً، سواء على الشيوع أو الإفراز»(٢).

### وقف العلو دون السفل:

الحديث عن وقف المشاع الذي لا يحتمل القسمة \_ والذي أجازه الجمهور بخلاف المالكية (٣) \_ يقودنا إلى الحديث عن صورة تطبيقية لذلك نجدها في وقف العلو دون السفل، أو السفل دون العلو.

وصورة ذلك: أن يكون لرجل سفل دار ولآخر علوها أو العكس، فيقف

<sup>(</sup>۱) الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦، اللمعة الـدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧٢، ويُنظر: نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، الشرح الكبير، الدردير، ١١٨/٤.

ـ البيان، العمراني، ٨/ ٦٣، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣.

\_ شرائع الإسلام، الهذلي، ص١٦٧ (مراجع سابقة).

أحدهما نصيبه دون الآخر، هل يحق له ذلك؟.

يلاحَظ أن الشافعية صرَّحوا بجواز وقف العلو دون السفل، والسفل دون العلو(١)، حتى ولو كان ذلك السفل أو العلو الموقوف سيُتَّخذُ مسجداً(١).

واستدلوا على ذلك: بأنهما عينان يجوز وقفهما معاً، فجاز وقف أحدهما دون الآخر قياساً على العبدين.

واستدلوا أيضاً: بعموم أدلة جواز وقف المشاع السابقة، وبنوا على ذلك جواز وقف جزء من الدار أو علوها أو سفلها، وكذلك جواز وقف دار على جهتين؛ كأن يقفها على أولاده وعلى المساكين؛ لأنه إذا جاز وقف الجزء جاز وقف الجزأين.

قال النووي<sup>(٣)</sup>: «يجوز وقف علو الدار دون سفلها، وسفلها دون علوها؛ لأنهما عينان يجوز وقفهما، فجاز وقف أحدهما دون الآخر كالعبدين<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً: «وقف عمر كان مشاعاً، ولأنه عقد يجوز على بعض الجملة مفرزاً فجاز عليه مشاعاً كالبيع، وكل عَرَصة يجوز بيعها جاز وقفها كالمفرزة، ولأن الوقف تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة، وهذا يحصل في المشاع كحصوله في المفرز، ولا نسلم اعتبار القبض.

إذا ثبت هذا فإنه يجوز أن يوقف جزءاً من داره أو علويها أو سفليها، وكذلك إذا وقف داره على جهتين مختلفتين؛ مثل أن يقفها على أولاده وعلى المساكين أو

<sup>(</sup>١) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) النووي، من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٤) المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٨ (مرجع سابق).

على جهة أخرى سواهم؛ لأنه إذا جاز وقف الجزء مفرداً جاز وقف الجزأين (١١).

أما المالكية: فقد أجازوا وقف العلو دون السفل، أو السفل دون العلو، لكنهم أعطوا الشريك صلاحية إبطال الوقف؛ لأنه قد يتضرر بذلك، لذا فالوقف عندهم موقوف على إذن الشريك.

قال القرافي (٢): «وإن كان علو لرجل وسفل لآخر، لصاحب العلوِّ ردُّ تحبيس السفل؛ لأنه لا يجد من يُصلِح له السفل إذا احتاج إليه، ومن حقه أن يحمل له علوَّه، ولصاحب السفل ردَّ تحبيس العلو؛ لأنه قد يخلَقَ فيسقط عليه، ولا يجد من يصلح، وتحبيس شرك من حائط فهو كما تقدم في الدار» (٣).

# الشيوع في المضاربة:

يمكن أن نتخيل مسألة يجري فيها المشاع في المضاربة ذكرها الخصَّاف (٤) في كتابه «أحكام الأوقاف»، ملخّصها يتمثل في وقف رب المال نصيبه بعد أن دفعه للمضارب، واشترى به داراً أو ضيعة، وأجاب عن ذلك:

بأنها إن كانت تساوي نصيبه من رأس المال تماماً جاز، وإن كانت تزيد قيمتها عن رأس ماله جازت في مقدار ماله وحصته من الربح، حتى وإن كان فيه ضرر على المضارب؛ لأنه شريك.

وهذا يتخرَّج على قـول أبي يوسف في صحة وقـف المشاع؛ لأن الدار أو

<sup>(</sup>١) المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) القرافي، من المالكية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٤ ـ ٣١٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الخصَّاف، من الحنفية (تقدمت ترجمته).

الضيعة لو كانت لاثنين فوقف أحدهما نصيبه لجاز ذلك، وهذه الحالة مثلها.

قال في «أحكام الأوقاف» ما نصه: «قلت: فما تقول في رجل دفع إلى رجل مالاً مضاربة، وأمره أن يشتري بذلك ما رأى شراءه وبيعه، فاشترى بالمال ضيعةً أو داراً، فوقفها رب المال وقفاً صحيحاً؟.

قال: إن لم يكن فيها فضل من رأس المال فالوقف جائز، وهي خارجة عن المضاربة، وإن كان فيها فضل من رأس المال جاز الوقف في حصة رب المال منها، وهو مقدار رأس ماله وحصته من الربح في قول أبي يوسف رحمه الله؛ لأن أبا يوسف يجيز وقف المشاع.

قلت: في هذا ضرر على المضارب، قال: وإن كان فيه ضرر على المضارِب من قِبل أنه شريك رب المال في الضيعة، ألا ترى أن ضيعة بين رجلين، لو أن أحد الرجلين وقف حصته منها أن ذلك جائز في قول أبي يوسف؟.

قلت: وكذلك لو أن رجلاً له ضيعة بأسرها، فوقف نصفها أو ثلثها مشاعاً؟ قال: الوقف جائز»(١).

هذه المسألة تتفرع عن الحديث عن وقف المشاع الذي يقبل القسمة، وعليه فمذاهب الفقهاء فيها ينبغي أن تكون موافقة لما قالوه في وقف المشاع الذي يحتمل القسمة \_ حيث أجازه الجمهور موافقين رأي أبي يوسف من الحنفية، ومنعه (محمد من الحنفية) (٢) \_ ولعل هذا ما دفع الخصَّاف للتصريح باسم أبي يوسف دون محمد

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص ٢٩١ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦.
 المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥.

في هذه المسألة.

# الشيوع في المسجد:

تفريعاً على اختلاف الفقهاء في صحة وقف المشاع فيما لا يقبل القسمة، فقد اختلفوا في وقف المشاع في المسجد والمقبرة.

صورة ذلك: إذا كان الموقوف \_ الذي فيه المشاع \_ داراً أو أرضاً، فإنه يمكن للموقوف عليه والشريك الانتفاع بالأرض أو الدار بالمهايأة؛ بأن يكون لكل منهما حق الانتفاع بالأرض أو الدار يوماً أو شهراً مثلاً، ينتفع بعده الطرف الآخر بالأرض أو الدار المدة ذاتها.

لكن إذا كان الموقوف ـ الذي فيه المشاع \_ مسجداً أو مقبرة، فهل يمكن أن ينتفع الموقوف عليه والشريك بالمسجد أو المقبرة كل على حدة؟ وهل يمكن أن تتحقق المهايأة في ذلك بأن تكون الأرض مسجداً يوماً ومصنعاً يوماً آخر مثلاً؟ أو تكون المقبرة سنة لدفن الموتى وسنة أخرى للغراس والزراعة؟ .

فيما يلي مذاهب الفقهاء في ذلك مع أدلتهم وما يُبنى على أقوالهم من أحكام:

أولاً - الحنفية: بالرغم من أنهم أجازوا وقف المشاع فيما لا يحتمل القسمة باتفاق أبي يوسف ومحمد(١)، غير أنهم لم يجيزوا وقف المشاع في المسجد والمقبرة فيما لا يقبل القسمة للأدلة والأسباب التالية:

المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٤، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠.
 الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: شرح فتح القدير، ابن الهمام، ٦/ ٢١١، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٢. مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٣٥ (مراجع سابقة).

أ - قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨].

وهذا يعني أن المسجد خالص لله، والشيوع فيه يضرُّ بالخلوص، وبقاء الشركة يمنع الخلوص لله، فلا يتم الوقف على الشيوع فيما لا يحتمل القسمة إذا كان مسجداً أو مقبرةً.

ب ـ لو جاز ذلك لوقعت الحاجة إلى المهايأة بين الشريكين (الموقوف عليه والشريك الذي لم يوقف نصيبه)، وكيف تُتصور المهايأة في المسجد والمقبرة؟.

فالمسجد هل يُعقل اتخاذه للصلاة في وقت ثم وبنتيجة المهايأة ينتقل ليصبح إصطبلاً \_ مثلاً \_ في وقت آخر؟ والمقبرة هل يُعقل أن تُتَخَذَ ليُقبر فيها الموتى سنة، ثم تنتقل بحكم المهايأة إلى أرض مزروعة ويُنبَش منها الموتى؟ .

إذا أجزنا المهايأة هنا فستكون قبيحة، وتؤدي إلى تضاد الأحكام، وهذا يمنع صحة الوقف، بخلاف المهايأة في غير المسجد والمقبرة؛ لأنه يمكن عند ذلك أن يُستغل الموقوف، وتُقسم الغلة بين صاحب الملك ومستحق الوقف على قدر الملك، ويكون الوقف صحيحاً لا قبح فيه، ولا يؤدي إلى تضاد الأحكام(١).

ثانيا - المالكية: لم يتعرض المالكية لهذه المسألة؛ لأن الكلام فيها فرع عن تصحيح وقف المشاع فيما لا يحتمل القسمة - الذي أجازه الجمهور ومنعه المالكية كما سبق أن ذكرنا(٢) \_.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، الهداية، المرغيناني، ٤/ ٤٢٣. المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦.

<sup>-</sup>البناية، العيني، ٦/ ٩٠١، العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١.

<sup>-</sup> الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨.

وقد روى البخاري بإسناده على أنس بن مالك في قال: أمر النبي على ببناء المسجد، فقال: «يا بني النجار! ثامنوني بحائطكم هذا»، قالوا: والله لا نطلب ثمنه إلا إلى الله(۱).

وجه الاستدلال: ما ترجم له البخاري لهذا الحديث بقوله: «باب إذا أوقف جماعة أرضاً مشاعاً فهو جائز»(٢).

«فقد قال ابن المنير في المتواري على تراجم أبواب البخاري: جوَّد البخاري في الترجمة، وإنما عدل عن قوله: إذا وقف المشاع؛ لئلا يدخل فيه وقف أحد الشركاء حصته، ومالك رحمه الله لا يمضيه على الشريك إن كانت لا تنقسم جبراً لضرر الشريك الآخر بالحبس، فالترجمة بوقف الجماعة للمشاع بينهم تخلص المسألة»(٣).

أي: إن الإمام البخاري جعل ترجمة هذا الحديث ـ الخاص بالمسجد ـ: (وقف الجماعة للمشاع)؛ ليُخرج بذلك وقف الأفراد لحصتهم إذا كانت مشاعاً مع

البيان، العمراني، ٨/ ٦٣، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣.
 البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الوصايا، باب إذا أوقف جماعة أرضاً مشاعاً فهو جائز، برقم (۲۲۱۹)، وفي كتاب المساجد، باب هل تُنبش قبور مشركي الجاهلية ويُتخذ مكانها مساجد؟ برقم (٤١٨)، وياب حرم المدينة برقم (١٧٦٩) (صحيح البخاري ٢/ ٩٣٦) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، ٢/ ٩٣٦.

 <sup>(</sup>٣) فقه الإمام البخاري، أبو فارس، ٢/ ٤٧٨ (فقه الإمام البخاري، د. محمد عبد القادر أبو
 فارس، دار الفرقان، عمان ـ الأردن، ط١، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م).

وجود شركاء آخرين لم يوقفوا نصيبهم؛ لأن الإمام مالك لا يجيز ذلك إن كان الموقوف لا يحتمل القسمة.

ثالثاً ـ الشافعية والحنابلة: يصح وقف المشاع مسجداً حتى ولو كانت الحصة الموقوفة مسجداً قليلة، وهذا الحكم لا يختلف سواء كان الموقوف مسجداً هو الأقل أو الأكثر، خلافاً للزركشي<sup>(۱)</sup> ومن تبعه<sup>(۱)</sup>.

ويترتب على صحة وقف المشاع مسجداً \_ عند الشافعية والحنابلة القائلين بذلك \_ الأحكام التالية:

١ - ثبوت حكم المسجد في الحال عند التلفظ بالوقف، ويناءً عليه فإنه يَحرُمُ المكث فيه على الجُنبِ والسكران، ومن عليه نجاسة تتعدى؛ تغليباً للجزء الموقوف على الجزء المملوك(٣).

وأفتى البارزي بجواز المكث فيه ما لم يُقسم، واستدل على ذلك:

بأن الجنب يجوز له حمل المصحف مع الأمتعة \_ وهو يعني أن المصحف مشاع في الأمتعة \_، فيقاس عليه مشاع المسجد في الأرض كلها.

لكن السبكي ردَّ على ذلك بأن جواز حمل الجنب للمصحف إذا كان مع الأمتعة مقيَّدٌ بحالة ألا يكون المقصود من الحمل هو المصحف.

<sup>(</sup>١) الزركشي، محمد بن بهادر، من فقهاء الشافعية (تقدمت ترجمته).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ ـ ٢٧٦، شرح منتهى الإرادات، البهوتي،
 ٤/ ٣٣٣ ـ ٣٣٤ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، نهاية المحتاج، الرملي، ٥/ ٣٥٩.
 حكشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٢.

فإن قيل: إنه ينبغي ألا يحرم المكث إذا كان الموقوف مسجداً هو الأقل؛ قياساً على عدم حرمة حمل التفسير للمحدِثِ إذا كان القرآن فيه أقلَّ حروفاً من التفسير.

فإن الجواب على ذلك: أن المسجدية هنا شائعة في جميع أجزاء الأرض غير متميزة، بخلاف القرآن؛ فإنه متميز عن التفسير، ولما كان التفسير هو الأكثر، كان الباقي تابعاً له حكم الأكثر(١).

٢ ـ ماذا عن الاعتكاف فيه؟ وصلاة تحية المسجد فيه؟ والتباعد عن الإمام؟
 وغيره من أحكام المسجد؟ .

أ\_الاعتكاف: لا يصح الاعتكاف في المسجد المشاع مع غيره؛ لأن الاعتكاف لا يكون إلا في المسجد الخالص<sup>(٢)</sup> إلا إذا أذن مالك المنفعة<sup>(٣)</sup>.

ب\_ تحية المسجد: تصح فيه تحية المسجد (١)؛ لأن في تركها انتهاك لحرمة المسجد، فتُطلب التحية ممن يدخله (٥).

ت \_ التباعد عن الإمام: لا يجوز فيه التباعد عن الإمام أكثر من ثلاثمئة

<sup>(</sup>۱) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ - 1٧٥. (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥، العبادي على التحفة، ٦/ ٧٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، الشرواني على التحفة، ٨/ ٧٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠ (مرجع سابق).

ذراع بين المصلين(١).

٣ ـ وجـوب قسمته: تجـب القسمة هنا؛ لأنها الطريـق المتعين للانتفاع بالموقوف، حيث لا يمكن الانتفاع به بدونها(٢).

وإيجاب القسمة هنا فوراً لأنه لا يمكن الانتفاع بالمسجد عن طريق المهايأة (٣) - كما سبق - ؛ لأنها قبيحة ، كأن يكون الموقوف مسجداً في يوم ، وإصطبلاً في يوم آخر(٤).

هذا إن أمكنت القسمة، لكن إن تعذرت القسمة، كأن يجهل مقدار حصته، فماذا يصنع؟.

الحكم أنه يبقى على شيوعه، ولا يبطل الوقف، لكن يُنظر إلى حق انتفاع الشريك بحصته، فينتفع به بما لا يتعارض مع حُرمة المسجد، كالصلاة فيه والجلوس

<sup>(</sup>۱) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥. - حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ ـ ٢٧٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) المهايأة: تنقسم إلى زمانية ومكانية: الزمانية هي أن ينتفع كل واحد من الشريكين على التعاقب بجميع العين المشتركة مدة مساوية لمدة انتفاع صاحبه، أو بنسبة حصته كاستعمال كتاب هذا أسبوعاً والآخر مثله. أما المكانية: فهي أن يُخصَّص كل من الشريكين ببعض المال المشترك بنسبة حصته، كدار ينتفع أحدهما بجزء منها والآخر بجزء آخر منها. (يُنظر: بداية المجتهد، ابن رشد، ٣/ ٢٦٦، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٥/ ٢٧٦، الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٦/ ٤٧٧٩ وما بعدها) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ \_ . ٢٧٦. (مراجع سابقة).

لفعل ما يجوز فعله في المسجد\_كالخياطة مثلاً ـ بالقدر الذي لا يزيد عن ملكيته، ولا يجوز له المكث فيه وهو جُنب، ولا أن يجامع زوجته(۱).

هذا إن تعذرت القسمة، أما إذا كانت ممكنة فالقسمة واجبة \_ كما سبق \_، سواء كانت قسمة إفراز أو قسمة رد أو تعديل (٢).

وقال العبادي في «حاشيته على التحفة»: «لعل هذا إذا لم تكن القسمة إفرازاً، أما إذا كانت إفرازاً فلا إشكال فيها؛ لأن قسمة الوقف من المطلق جائزة حينتذ مطلقاً ولو غير مسجد»(٣).

ولا بد من التنويه إلى أن الزركشي (٤) أجاز المهايأة هنا، وقد رُدَّ عليه بأن هذا بعيد؛ إذ لا يمكن أن يكون مسجداً في يوم وغير مسجد في يوم (٥).

\* \* \*

# \* المطلب الرابع:

# أولاً \_ الشيوع الطارئ والمقارن:

لو وقف إنسان عقاراً كاملاً كجميع الدار مثلاً، وأخرجها من يده، ثم ظهر مستحِقٌ له ملكية في جزء من هذا العقار أو الدار كالربع أو النصف أو الثلث ونحو

<sup>(</sup>١) يُنظر: الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٩، العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الزركشي، من الشافعية (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ - ٢٧٦ (مرجعان سابقان).

ذلك، فهل يبطل الوقف في الجزء المستَحَقِّ فقط؟ أم يبطل في الكل؟ أم لا يبطل في شيء من ذلك؟ .

وهنا نبحث المسألة تفريعاً على اختلاف أبي يوسف (ويمثل رأي جمهور الفقهاء)، ومحمد في وقف المشاع الذي يحتمل القسمة.

- أما أبو يوسف: فإن الوقف عنده يبطل في الجزء المستَحَقِّ فقط، ولا يبطل في الباقي؛ لأنه يجيز الوقف غير المقبوض، فكذلك غير المقسوم من باب أولى؛ لأن القسمة من تمام القبض، فهو يجيز المشاع ابتداء، فكذلك المشاع بقاءً من باب أولى(١).

جاء في «المبسوط»: «ولو استحق بعضه مشاعاً وأخذه المستحق، لا يبطل في الباقي عند أبي يوسف؛ لأنه يجيزه مشاعاً ابتداءً فبالأولى بقاءً»(٢).

ورأي أبي يوسف هو المعبر عن رأي الجمهور الذين وافقوه في جواز وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة كما تقدم (٣).

- وأما محمد قد فرَّق بين الشيوع الطارئ والشيوع المقارن، وبني على كل فيها حكماً مختلفاً عن الآخر.

ـ ومثال الشيوع المقارن: هـو هذه المسألة التي نحن بصدد البحـث فيها،

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ٢١/ ٣٧\_ ٤١، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ٧٤٠/١. - أحكام الوقف، الخصَّاف، ص٢٣٤، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) المبسوط، السرخسي، ١/ ٣٧٠ وما بعدها (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٥، المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٤.

ـ المغني، ابن قدامه، ٧/ ٢٦٠، فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥ (مراجع سابقة).

فمحمد يُبطل الوقف في الجزء المستحَقّ وفي الباقي أيضاً بعد الاستحقاق للأسباب التالمة:

أ\_الشيوع مقارن للقبض: لأن حق المستحِقِّ كان ثابتاً في الموقوف حال الوقف؛ ولذا فإن القبض لم يتم، وهو شرط عند محمد؛ لذا فإن الوقف يبطل في الباقى أيضاً لانتفاء شرط القبض.

ب \_ قياساً على الهبة المشاعة؛ لأن الشيوع مقارن للقبض(١١).

ت\_بظهور المستحقّ يتبين أن الوقف باطل في القدر المستحقّ؛ لأنه لم يكن ملكاً للواقف يومئذ، ولم يُجزه المالك، أما القَدرُ المملوك للواقف لو جاز وقفه ابتداءً لكان شائعاً فيما لا يحتمل القسمة، وهذا لا يجوز.

ولا فرق عند استحقاق الجزء الشائع بين أن يكون القدر المستحَقُّ كثيراً أو قليلاً؛ لأن المانع من الجواز هو الشيوع، وهو يتحقق باستحقاق جزء قلَّ ذلك أو كثر (٢).

- فماذا يصنع بالباقي الذي بطل فيه الوقف عند محمد؟ (n).

<sup>(</sup>١) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٩٠٢ ـ ٩٠٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) قال أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي: «أما إذا استحق جزء منه فإن الوقف يبطل في مذهب الحنفية؛ لظهور أن الشيوع كان مقارناً، ولا يبطل في المذاهب الأخرى» (رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٣٦\_ ٣٣) (مرجع سابق).

وفي هذا تعبير عن مذهب الحنفية برأي محمد، دون الأخذ بالاعتبار رأي أبي يوسف الذي أجازه في الباقي حتى ولو كان الشيوع مقارناً.

قال الخصَّاف: «قلت: أرأيت إذا وقف الرجل أرضاً لـ ه وقفاً صحيحاً، فاستحق نصفها =

يرجع الباقي إلى الواقف إذا كان على قيد الحياة، وإلى وارث إذا كان قد توفي (١).

أما عند أبي يوسف \_ فكما سبق \_ يستمر الباقي وقفاً (١)، حتى وإن بطل في الجزء المستحق.

ومثال الشيوع الطارئ: ما لو رجع الواهب في بعض الهبة \_ كالنصف مثلاً \_ بعد قبض الموهوب له، أو لو رجع الوارث فيما زاد عن الثلث بعد أن وقف الواقف في مرض موته ما لا يتسع له الثلث، وعلى ذلك فلا تؤخذ مما زاد على الثلث إلا بإذن الوارث.

فما الحكم عند ذلك؟ هل تبطل في الكل؟ أم في الجزء المستَحَقِّ فقط؟.

الجواب: إنها تصح في الباقي اتفاقاً، أما عند أبي يوسف فلعدم اشتراط القبض والقسمة عنده، وأما عند محمد فلأنه يعدُّ ذلك شيوعاً طارئاً؛ لأن حق الوارث إنما يثبت في المال بعد وفاة مورثه، فإذا أبطله في القدر الذي له إبطاله فيه يقتصر على ذلك القدر، ويتبين أن ابتداء الوقف لم يكن في الجزء الشائع؛ لأن الشيوع في ذلك طارئ.

وهذا حال الرجوع في بعض الهبة؛ لأنه صح في الكل لعدم الشيوع وقت

<sup>=</sup> مقسوماً أو مشاعـاً؟ قال: ما بقي منها من شيء فهو وقف جائز على مذهب أبي يوسف، (أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٤) (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢ ـ ٣٧ ـ ٤١، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٤، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٥ (مراجع سابقة).

التصرف، وإنما طرأ الشيوع بعده، فلا يضر ذلك، بخلاف الشيوع المقارن(١١).

والخلاف السابق هو فيما إذا كان الجزء المستَحَقُّ مشاعاً، أما لو كان الجزء المستَحَقُّ متميزاً معيناً محدداً، فإن الوقف لا يبطل باتفاقي في الباقي؛ لعدم الشيوع فيما بقي؛ لأن المستحَقَّ مميَّز فيما بقي.

مثاله: داران وقفهما فاستُحِقَّت إحداهما، فإن الأخرى تظل وقفاً، ولا يضرُّها استحقاق الأولى، وكذلك لو وهب دارين فرجع في واحدة، أو تصدق بدارين فاستحقت إحداهما، فإنه في الحالتين تظل الأخرى على حالها دون أن تتأثر بالأولى؛ لأنها تجوز هبتها والتصدق بها ووقفها ابتداءً دون الأخرى، فكذلك الحال انتهاءً تجوز دون الأخرى (٢).

- جاء في "تبيين الحقائق": "ولو استُحِقّ بعض الوقف شائعاً بَطَلَ في الكل عند محمد؛ لأنه تبيَّن أن الوقف كان شائعاً، فيعود الكل إليه أو إلى ورثته، بخلاف ما إذا وقف في مرضه ثم مات ولم يخرج من الثلث، رجعت الورثة في البعض شائعاً أو رجع هو في بعض الهبة كذلك، حيث لا يبطل الوقف ولا الهبة؛ لأن الشيوع طارئ بعد صحته في الكل لعدم الشيوع وقت التصرف، وإنما طرأ بعده فلا يضر، ولو استُحِقَّ جزء معين لم يبطل في الباقي لعدم الشيوع، ولهذا جاز في الابتداء دون ذلك الجزء، وعلى هذا الهبة والصدقة المنفذة"(").

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٣ \_ ٩٠٣، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٢٣، الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المراجع السابقة كلها، الجزء والصفحة. نفسها.

<sup>(</sup>٣) تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦ (مرجع سابق).

## حكم الجهالة في مقدار حصة الوقف أو صفتها:

إذا وقف إنسان حصته من عقار أو أرض ولم تكن معلومة المقدار أو الصفة، هل يصح وقفها؟.

صرّح الشافعية بجواز وقف المشاع حتى وإن جُهل مقدار حصة الوقف أو صفتها، مستدلين بعموم أدلة جواز وقف المشاع ـ التي سبق الحديث عنها \_(١)، وقد تكررت منهم عبارة نصُّها: «يصح وقف المشاع وإن جُهل قدر حصته أو صفتها»(١).

وقد سبق أن الجهالة في مقدار الحصة الموقوفة مشاعاً لمسجد لا تمنع الشريك من الانتفاع بالمسجد بما لا ينافي حرمته؛ كالصلاة فيه والخياطة على الأصح<sup>(٣)</sup>.

جاء في «حاشية العبادي على التحفة»: «فإن تعذرت [القسمة]، كأن جُهل مقدار الموقوف بقي على شيوعه، ولا يبطل الوقف، والأقرب أن يقال: أن ينتفع فيه الشريك حينت نبما لا ينافي حُرمة المسجد؛ كالصلاة فيه والجلوس لما يجوز فعله في المسجد كالخياطة»(٤).

وقد ذكر الخصَّاف(٥) مسألتين تدلان على صحة وقف المشاع حتى وإن جُهل

<sup>(</sup>١) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٤، المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٥٠، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٨، حاشية الشرواني على التحفة، ٨/ ٧٠، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٩، حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠
 (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الخصَّاف، من الحنفية (تقدمت ترجمته).

### مقدار حصته أو صفتها:

الأولى: إن وقف قطعة من بستانه، ولم يحدد تلك القطعة، وكان البستان في بعضه نخل وبعضه لا نخل فيه، جاز ذلك الوقف، وتكون قطعة شائعة وقفاً من جميع البستان، ويدخل في هذه القطعة نصيبها من النخل(۱).

الثانية: لو شهد شهود على إنسان أنه وقف جميع حصته من هذه الأرض، وقالوا: إن حصته منها الثلث، فظهر أن حصته النصف أو أكثر من الثلث؟ أو قال إنسان أوصيت بثلث مالي لفلان \_ وهو ألف درهم \_، فوجد أن ثلث ماله يساوي ألفي درهم؟ أو قال أوصيت لفلان بحصتي من هذه الدار وهي الثلث، فوجدنا حصته النصف؟.

في كل الحالات السابقة: لا يُعتبر ما ذكره من تحديد مقدار حصته؛ كونه قد جهل مقدراها، وتكون صحيحة في المقدار الحقيقي الذي ظهر أنه هو مقدار حصته، أو هو قدر الثلث أو النصف الحقيقي.

بخلاف مسألة البيع: فيما إذا باع رجل جميع حصته وقال: هي الثلث، ثم ظهر أن حصته أكثر، لم يكن للمشتري إلا الثلث الذي سماه، والفرق بين البيع وبين ما سبق من الوصية والوقف: أن البيع قد أخرج حصته عن ملكه بعوض ومقابل، وهو الثمن المسمى لقاء الملك)، أما الوصية والوقف فهو تبرع بلا مقابل، فهو هنا كأنه غلط في معرفة مقدار حصته، فلو وجدنا حصته أكثر مما سمى كانت كلها للموصى له أو للموقوف عليه (٢).

<sup>(</sup>١) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٣ (مرجع سابق).

# ثانياً \_ قسمة المشاع الموقوف:

عند الحديث عن قسمة المشاع لابد من التفريق بين حالتين: الأولى: قسمة المشاع إذا كان البعض وقفاً والبعض الآخر ملكاً، والثانية: إذا كان الكل وقفاً.

أ ـ إذا كان بعض المشاع ملكاً والبعض الآخر وقفاً: ذهب أبو يوسف من الحنفية، والمالكية، الشافعية، والحنابلة: إلى جواز قسمة المشاع، ويُجبَر عليها الواقف إن أرادها الشريك.

أما أبو حنفية فقد ذهب إلى عدم جواز القسمة ووجوب المهايأة.

# وفيما يلي تفصيل آراء المذاهب مع الأدلة:

- الحنفية: تجوز قسمة المشاع عند أبي يوسف إذا كان الوقف مشاعاً وطلب الشريك القسمة؛ لأن القسمة تمييز للحقوق وإفراز وتعديل الأنصباء (١)، وكيفية المقاسمة عنده أن يبيع ما بقي ثم يقسمان، فإذا لم يبع ورُفع الأمر للقاضي كي يأمر إنساناً بالقسمة معه جاز ذلك.

فلو كانت لـه دور وأرض بينه وبين آخر، فـوقف نصيبه، ثم أراد أن يقاسم شريكه ويجمع الوقف كله في أرض أو دار واحدة، جاز ذلك، فإن كانت الأرض أو الدار تساوي تماماً نصيبه من الوقف جاز دون دفع دراهم من أحد، أما لو كانت الدار تزيد عن حصته من الملك فإنه يدفع لشريكه من الدراهم ما يجعل الدار خالصة له، وما اشتراه بالدراهم يكون ملكاً له لا وقفاً.

وأما إن كانت الدار تنقص عن حصته من الملك، فأعطاه الشريك الدراهم،

<sup>(</sup>۱) يُنظر: الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٦، مجمع الأنهر، داماد أفندي، ١/ ٧٤٠، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٩ وما بعدها (مراجع سابقة).

فلا يصح عند ذلك؛ لأنه يكون قد باع للشريك جزءاً من الوقف، وهو غير جائز(١).

هذا إذا كان قد وقف نصيبه من عقار مشترك بينه وبين آخر، أما إن كانت نصف عقار خالص له ليس معه شريك، فإن الذي يقاسمه هو القاضي، أو يبيع الباقي من نصيبه إلى رجل، ثم يقاسم المشترك، ثم يشتري ذلك منه أو لا يشتري؛ لأن الواقف لا يجوز أن يكون مقاسِماً ومقاسَماً معه في آن واحد خشية التهمة والمحاباة لنفسه(٢).

\_ أما أبو حنيفة: فلا يُقسم عنده ويتهايؤون، وإذا رفعوا الأمر إلى القاضي ليتقاسموا أمرَهما بالمهايأة (٣).

\_ أما محمد فلقد ورد ما يدل أنه مع أبي يوسف خلافاً لأبي حنيفة .

جاء في «الفتاوى الهندية»: «ثم فيما يحتمل القسمة إذا قضى القاضي بصحته فطلب بعضهم القسمة؛ لا يُقسم عند أبي حنيفة ويتهايؤون، وعندهما يُقسم (٤٠٠).

وجاء في «الإسعاف»: «ثم إذا طلبنا القسمة من القاضي؛ قال أبو حنيفة: لا تُقسم، ويأمرهما بالمهايأة، وقالا: يُقسم إذا كان البعض ملكاً والبعض وقفاً)(٥٠).

والظاهر من هذا الكلام موافقة محمد لأبي يوسف في جواز وقف المشاع الذي يقبل القسمة؛ لأن محمد لا يجيز وقف المشاع فيما يحتمل القسمة (١) إلا إن

<sup>(</sup>١) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، الإسعاف الطرابلسي، ص٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٢٣٦، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٩ وما بعدها (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفتاوي الهندية، ٢/ ٣٦١، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) الفتاوى الهندية، ٢/ ٣٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، دليل الرفاق، =

أجازه القاضي وحكم به(١)، وهو ما يؤكده التخصيص السابق في الفتاوى الهندية(١).

جاء في «الجوهرة النيرة»: «وإنما خصَّ أبا يوسف لأن عنده يجوز المشاع»، وذلك بعد أن ذكر قول أبي يوسف في جواز المقاسمة (٣).

وجاء في «البحر الرائق»: «وهذا قول أبي يوسف، أما على قول محمد فلا يتأتى»، وذلك بعد ذكر المقاسمة عند أبي يوسف().

المالكية: تجوز عندهم القسمة فيما يقبل القسمة لعدم تضرر الشريك، وإن أراد قاسَم بعد الوقف، وإلا فله ردُّ الوقف لأنه لا يقدر على بيعها كلها، وفي حالة ما إذا أراد المقاسمة فإن الواقف يُجبَر عليها(٥).

وأما فيما لا يقبل القسمة؛ فقد سبق القول أن عند المالكية قولين مرجحين في وقف المشاع فيما لا يقبل القسمة، وعلى القول بالصحة فإن الواقف يُجبَر على البيع إن أراد الشريك ويُجعل الثمن في مثل وقفه (١٠).

الشافعية: تجب عندهم القسمة سواء كانت قسمة إفراز أو ردٍّ أو تعديل(٧)؛

<sup>=</sup> ماء العينين، ٢/ ٣٩٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، البناية، العيني، ٦/ ٩٠١، تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ٢/ ٣٦١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفتاوي الهندية، ٢/ ٣٦١ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الجوهرة النيرة، العبادي، ١/ ٣٢٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣١٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: حاشية البجيرمي على الخطيب، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

لأنها الطريق المتعين للانتفاع بالموقوف في بعض الحالات كوقف المسجد حيث لا تمكن المهايأة (١).

الحنابلة: إن أراد الواقف أو الشريك القسمة فذلك مبنيٌ على نوع القسمة، هل هي بيع أو إفراز حق؟ .

الصحيح أنها إفراز حق؛ ولذا فإنه يُنظر: إن لم يكن فيها ردِّ جازت القسمة، وإن كان فيها ردٌ من جانب أصحاب الوقف جازت أيضاً؛ لأنه شراء لشيء زائد عن الوقف من الملك المطلق لا من الوقف، أما إن كان الرَّدُ من قِبل صاحب الملك المطلق (الشريك غير الواقف) فلا يجوز؛ لأن في ذلك شراء وبيع لبعض الموقوف، وهو غير جائز.

ومتى جازت القسمة في الوقف، وطلب أحد الشريكين (الواقف وشريكه) أو (ولي الوقف والشريك) القسمة فإن الآخر يُجبَر عليها؛ لأنها لا تتضمن ضرراً عليه، ولذا فهي واجبة (٢).

ب \_ أما إذا كان الكل وقفاً:

قال الحنفية تجوز القسمة إذا أراد الواقفون ذلك:

قال الخصَّاف (٣): «قلت: أرأيت الرجلين تكون بينهما الأرض، فيوقف كل واحد منهما حصته منها وهو النصف على قوم معلومين؟ .

قال: الوقف جائز.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٩، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥ ـ ٢٧٥ . ٣٧٦ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٣ \_ ٦٢٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) الخصَّاف، من الحنفية (تقدمت ترجمته).

قلت: فهل لهما أن يقسما هذه الأرض، فيُفرد كل واحد منهما ما وقف؟ . قال: نعم.

قلت: فإن كانا وَقَفَاها جميعاً على وجوه سمَّياها ثم أرادا قسمتها؟.

قال: فلهما ذلك، ويُفرِدُ كل واحد منهما ما وقف من ذلك، فيكون في يديه يتولاه ويصرف غلته في الوجوه التي سبَّله فيها»(١).

ج ـ أمًّا قسمة ما وُقِف من قِبل واقف واحد على مستحقي الوقف:

بما أن الوقف حبس العين عن تمليكها لأحد، وتسبيل غلتها وثمرتها ومنفعتها؛ لذا فإن قسمة الموقوف بين الموقوف عليهم قسمة تَمَلُّكِ لا تجوز.

وإنما الجائز أن يُقسم بينهم قسمة مهايأة (زمانية أو مكانية):

فالزمانية: كأن يستثمر كل واحد منهم الموقوف فترة زمنية محددة بطريق التناوب.

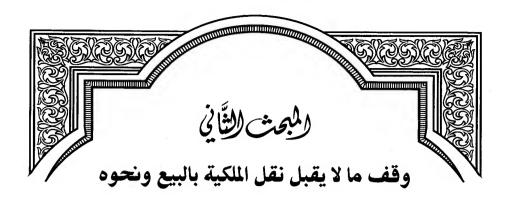
والمكانية: كأن يأخذ كل منهم قطعة من الأرض ليزرعها لنفسه مدة، يأخذها بعد ذلك غيره وهكذا.

لكن ذلك مشروط بقابلية الموقوف لهذه القسمة، ورضا المستحقين للوقف جميعاً بهذه المهايأة، ومع ذلك فهي غير لازمة، فلمن رضي أن ينقض ذلك إن أراد(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الفتاوى الهندية، ۲/ ۳٦۱، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص٢٠ ـ ٢٢ راء على مرجعان سابقان).



#### \* تمهيد:

نتعرض في هذا البحث لوقف ما لا يقبل نقل الملكية من شخص إلى آخر بالبيع ونحوه؛ لأنه غير مفروز (كالحمل في البطن)، أو لأنه غير مقدور على تسليمه (كالطير في الهواء)، لا من حيث عدم ماليته فذلك مما سبق الحديث عنه في الفصل الأول من هذه الرسالة تحت عنوان (مالية الموقوف)، ولا من حيث عدم إمكانية نقله من مكان لآخر كالعقار بخلاف المنقول، فذلك أيضاً سبق الحديث عنه في الفصل الثاني تحت عنوان (التأبيد في الموقوف).

### ـ وقف ما لا يقبل نقل الملكية:

اشترط الحنفية والشافعية والحنابلة(۱) في الموقوف: أن يكون مملوكاً لصاحبه ملكاً يقبل النقل بالبيع ونحوه، ولا يصح وقف ما لا يقبل النقل من ملك شخص إلى آخر.

ولعل أهم الأمثلة التي ذكرها الفقهاء لهذا الحكم هو وقف الحمل منفرداً، ووقف أم الولد(٢).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٢١٨، الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٢٧٧، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٨، نهاية المحتاج، الرَّملي، ٥/ ٣٥٧، الإنصاف، =

أما وقف الحمل منفرداً بمعزل عن أمه فلا يصح؛ لأن الوقف تمليكٌ منجَّز، لا يصح في الحمل وحده لعدم تَعيُّن ما في الذمة، فحمل الناقة \_ مثلاً \_ لا يجوز بيعه، فكذا لا يجوز وقفه(١).

أما لو وقف الحيوان (الأم) فيصح وقف الحمل تبعاً لأمه (٢).

يؤيد ذلك القاعدة الأصولية: «يُغتفر في التابع ما لا يُغتفر في الأصل».

جاء في «العناية»: «ولا يجوز وقف ما لا يجوز بيعه كحمل الناقة والجارية؛ فإنه لا يجوز بيعه فكذا وقفه أيضاً»(").

وقال الشيرازي(٤): «ولا يجوز وقف الحمل؛ لأنه تمليك منجَّز فلم يصح في الحمل وحده كالبيع»(٥).

وجاء في «مغني المحتاج»: «من شروط الموقوف قبول النقل: فخرج أم الولد والحمل؛ فإنه لا يصح وقف منفرداً، وإن صح عتقه، نعم إن وُقف حاملاً صح

المرداوي، ٧/ ٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٨، المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣، حاشيتا قليوبي وعميرة، ٣/ ١٠٠، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: البيان، العمراني، ٨/ ٦٦، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، حاشيتا العبادي والشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧، الشبراملسي على النهاية، ٥/ ٣٥٧، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٢٣٥، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٩، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) العناية، البابرتي، ٦/ ٢١٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الشيرازي: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٥) المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣ (مرجع سابق).

فيه تبعاً لأمه»(١).

وقال ابن قدامة (٢): «ولا يصح وقف حمل منفرد» (٣).

\* الأمثلة التي يمكن أن تلحق بما لا يقبل البيع في حكم وقفه:

في إطار الحديث عما لا يجوز بيعه، يذكر الفقهاء أمثلة مقارنة للمثالين السابقين (الحمل في البطن وأم الولد)، فهل تلحق بهما في عدم صحة الوقف، كما ألحقت بهما في عدم صحة البيع؟ الظاهر أنها كذلك لاشتراكهما في العلة.

من هذه الأمثلة: بيع (اللبن في الضرع - المسك في الفأرة - النوى في التمر - الملاقيح - المضامين - المَجَر - المحاقلة - المزابنة - حبل الحبلة - بيع المعدوم)(٤).

<sup>(</sup>١) مغنى المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة: (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٣) الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) الملاقيح: ما في البطون وهي الأجنة، أو ما في بطون إناث الإبل، فكانوا في الجاهلية يبيعون الجنين في بطن الناقة.

<sup>-</sup> المضامين: ما في أصلاب الفحول، وظهور الجمال، فكانوا في الجاهلية يبيعون ما يضربه الفحل في عام أو أعوام.

ـ المَجَر: ما في بطن الناقة، أو القمار والمحاقلة والمزابنة.

<sup>-</sup> حبل الحبلة: إنتاج النتاج، أي: أن تنتج الناقة ثم تحمل التي نتجت فيها، كان أهل الجاهلية يتبايعون لحم الجزور إلى حبل الحبلة، فنهاهم النبي على . يُنظر (المغني، ابن قدامة، ٥/ ٢٨٤ ـ ٢٨٦) (مرجع سابق).

ـ وقد نهى النبي ﷺ عن عُسْب الفحل وضراب الجمل.

صحيح البخاري، كتاب الإجارة، باب عسب الفحل برقم (٢١٦٤)، ج٢/ ٧٤٤.

وهي إما بيع لمعدوم، أو لمعجوزِ التسليم، وهي بيوع بـاطلة باتفاق أئمة المذاهب الأربعة(١).

وقد ألحق الشيعة الإمامية بذلك وقف الطير في الهواء والسمك في الماء فلا

= سنن النسائي في كتاب البيوع، باب بيع ضراب الجمل برقم (٤٦٨٤)، ج٧/ ٣٥٦. سنن الترمذي في كتاب البيوع، باب كراهية عسب الفحل برقم (١٢٧٣)، ج٣/ ٣٧٠.

وسنن أبي داود في كتاب البيوع، باب عسب الفحل برقم (٣٤٢٩)، ج٣/ ٢٦٧.

وسنن ابن ماجه في كتاب التجارات، باب النهي عن الكلب وعسب الفحل برقم (٢١٦٠)، ج٣/ ١٩.

والحاكم في المستدرك كتاب البيوع، ٢/ ٤٢ (مراجع حديثية سابقة).

(١) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٥/ ٣٤٩٦\_٣٤٩٧ (مرجع سابق).

- والمزابنة: بيع الرطب على النخل، والعنب على الكرمة بثمر مقطوع، بالحزر والتخمين.

- والمحاقلة: بيع الحنطة في سنبلها بمثلها بالحزر والتخمين.

وهي بيوع لا تصح باتفاق أثمة المذاهب الأربعة، للنهي عنها في الأحاديث الآتية:

١ - (نهى النبي على عن بيع المجر).

أخرجه البيهقي في السنن، كتاب البيوع، باب النهي عن حبل الحبلة بـرقم (١٠٦٤٦)، ٥/ ٣٤١ (مرجع سابق).

٢ - «نهى النبي ﷺ عن بيع المضامين والملاقيح وحبل الحبلة».

٣ - "نهى النبي على عن بيع حبل الحبلة" عن ابن عمر:

- أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب البيوع، باب بيع الغرر وحبل الحبلة برقم (٣٦٣٠ ـ ٢١٣٧) (مرجع سابق).
- ـ أخرجه مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان بيع الحصاة والبيع الذي فيه غرر برقم (١٥١٣)، ٣/ ١١٥٣ (مرجع سابق).

يصح وقفهما لعدم إمكانية قبضهما وتسليمهما(١).

وقد عرفت بعض البلدان الإسلامية قديماً أنواعاً من الوقف لا يكون الموقوف موجوداً بعد، ومع ذلك فهي جائزة، ففي ميدان الحاصلات الزراعية، عُرف وقف نسبة من المحصولات الزراعية، دون أن يتعلق الوقف بذات الأرض، وقد سُمي هذا النوع من الوقف باسم (العقر الموقوف) في العراق(٢).

وقد عرف أهل دمشق وقف الماء المتجدد، حيث يكون لشخص الحق بكمية متكررة من ماء النهر، فيحبسها على جهة برّ عامة (٣).

وقد ذكر بعض المعاصرين صوراً للأوقاف التي يمكن أن تلحق بوقف المعدوم الذي لا يقبل البيع، غير أنها جائزة الوقف، وهي:

«وقف الأعبان المتكررة... فالمؤسسة تعيش عمراً يتجاوز عمر مالكيها والقائمين عليها معاً... فإذا قامت مؤسسة بتجبيس جزء عيني من منتجاتها على وجوه البر، إما على أساس منتجات يوم بعينه أو شهر معين متكررين، أو على أساس نسبة محددة من مجموع منتجاتها؛ فإن ذلك وجه من وجوه البر الذي يتخذ نموذج الصدقة الجارية، ولا يخرج عن كونه صورة مستجدة من صور الوقف.

ويمكن أن يكون مثل هذا الوقف منصوصاً عليه في عقد الشركة نفسها، فينص

<sup>(</sup>١) يُنظر: الروضة البهية واللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٥ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: ورقة عمل الوقف في العراق، في إدارة وتثمير ممتلكات الأوقاف، عدنان نادر عبد القادر، تحرير حسن عبدالله الأمين، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب، جدة، ١٩٩٤م، ص٣٨١م وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الوقف الإسلامي، د. قحف، ص١٨١ (مرجع سابق).

عقد تأسيس شركة الألبان مثلاً على وقف إنتاج أسبوع من كل سنة على وجوه البر، يوزع على الفقراء والمساكين أو دور العجزة والأيتام...

ومثل هذا الوقف يمكن أن يكون مؤبداً؛ لأن المؤسسة نفسها مؤبدة، فيمكن من إنتاجها تحقيق معنى التأييد.

ويمكن أن يكون جارياً متكرراً لمدة محددة، لعشر سنوات أو لخمسين سنة، حسب رغبة أصحابه. . . ولا يتعلق هذا الوقف بأي جزء من أصول الشركة وموجوداتها، وإنما هو وقف لجزء من إنتاجها فقط، فهو نوع من وقف المعدوم الممكن الوجود الذي لم يكن موجوداً عند إنشاء الوقف»(۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الوقف الإسلامي، تطوره، إدارته، تنميته، د. قحف، ص١٨٠ ـ ١٨١ (مرجع سابق).



يندرج هذا المبحث تحت ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته للإفراز) من حيث إمكانية إفراز الموقوف في الذمة عن أشباهه وأمثاله، وتعيينه ليتم الانتفاع به وقبضه من قبل المستحقين للانتفاع به .

كما يتعلق هذا المبحث بشرط (المعلومية في الموقوف)، ومدى تأثير الجهالة فيه على صحة الوقف، وإن كانت حقيقة هذا الشرط تتعلق بركن «الصيغة» أكثر من تعلقها بركن «الموقوف»؛ حيث إن تحديد الموقوف أو عدم تحديده أمر ينتج عن كيفية التلفظ بصيغة الوقف، ولا علاقة له بنوع الموقوف وطبيعته من عقار أو منقول أو غير ذلك، وهذا ما دفعني لعدم الخوض في شرط (المعلومية في الموقوف) ضمن هذه الرسالة.

الذمة: «هي محل اعتباري في الشخص، تقع فيه الديون أو الالتزامات»(١).

ووقف ما في الذمة: هو أن يقف إنسان شيئاً غير معين ـ كثوب مثلاً أو فرس ـ، بأن يقول: وقفت ثوباً أو فرساً، ولا يمكن تعينه (٢)، سواء كان في ذمته أو ذمة غيره، كأن يكون له في ذمة غيره ثوب أو فرس بِسَلَمٍ أو نحوه (٣)، فما حكم وقفه؟ .

<sup>(</sup>١) الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٤/ ٢٨٨٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية العبادي على التحفة، ٨/ ٧٠، مغني المحتاج، ٢/ ١٧٨ (مرجعان سابقان).

اشترط الحنفية والشافعية والحنابلة والشيعة الزيدية في الموقوف أن يكون عيناً معينة، فلا يصح عندهم وقف ما في الذمة، كأن يقول: وقفت داراً أو ثوباً في الذمة، سواء كان في ذمته أو ذمة غيره(١)، إلا إذا التزمه بالنذر(٢).

وكذلك لا يصح ما لو قال: وقفت أحد هذين الفرسين، أو إحدى هاتين الدارين؛ لأنه لم يعين الموقوف<sup>(٣)</sup>، كما لا يصح أن يقول وقفت شيئاً أو جزءاً من مالي؛ لأن الشيء يتناول القليل والكثير<sup>(١)</sup>، بخلاف ما لو قال: وقفت داري أو أرضي، وهي مشهورة معروفة، فيصح الوقف حتى ولو لم يذكر حدودها استغناءً بشهرتها عن تحديدها<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: روضة الطالبين، النووي، ٥/ ٣١٥، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٣٧٤، حاشية الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٣٧٤، حاشية الليوبي وعميرة، ٣/ ٩٩، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٥، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٢٠، البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥١ (مراجع سابقة).

 <sup>(</sup>۲) يُنظر: المجموع، النووي، ١٦/ ٢٤٨، مغنى المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: الوسيط، الغزالي، ٤/ ٢٤١، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧.
 الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢١، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٥، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٢، الوقف، عشوب، ص١٧، الأحوال الشخصية، د. الكردي، ص٢٠٦، فقه الإمام جعفر الصادق، مغنية، ٥/ ٦٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: فتح القدير، ابن الهمام، ٦/ ٢١٥، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٧، رد المحتار، ابن عابدين، ٤/ ٣٦١، الذخيرة، القرافي، ١٠/ ٢٤٤، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٤، الإنصاف، المرداوي، ٧/ ٦، الإسعاف، الطرابلسي، ص٢٤، الوقف عشوب، =

ولم يشترط غيرهم ذلك، وهذا ما نص عليه المالكية من جواز وقف ما في الذمة (١).

وتوسط الشيعة الإمامية فقالوا: بعدم جواز وقف ما في الذمة إلا إذا تُبض الموقوف، فيجوز عند ذلك(٢).

وبهذا فقد تحصل لدينا ثلاثة مذاهب:

أ\_مذهب المانعين: وهم الشافعية والحنابلة والشيعة الزيدية، وقد استدلوا
 على منعهم بالأدلة التالية:

١ \_ الوقف إزالة ملك عن عين، وما هو في الذمة لا يوجد فيه ملك عين (٣).

٢ ـ يُشترط في الموقوف أن يكون معيناً محدداً (١).

٣ ـ الوقف إبطال لمعنى الملك على وجه القربة، فلا يصح في مطلق غير
 محدد كثوب ودار قياساً على الصدقة والعتق<sup>(٥)</sup>.

٤ \_ المقصود من الوقف \_ وهو الانتفاع بالموقوف \_ لا يمكن تحققه في الذمة

ص۱۷ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٨٨، حاشية الدسوقي، ٤/ ١١٨ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٣ - ١٧٤ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الإقناع، الشربيني، ٣/ ٢٠٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: المهذب، الشيرازي، ٣/ ٦٧٣، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠ (مرجعان سابقان).

ما لم يتعين، ولا يمكن تسليمه والإخبار عليه(١).

القياس على البيع والهبة في أنه تمليك منجز، لا يصح في عين غير معينة (٢).

لكن قد يرد عليه: أن البيع يصح سَلَما في عين غير معينة (٣).

ب ـ مذهب المتوسطين: فالشيعة الإمامية وإن قالوا بعدم صحة وقف ما في الذمة لعدم وجوده خارجاً، لكنهم قالوا: إن قُبض الموقوف جاز وقفه؛ لأن ما وُجد في الوقف غير ما كان في الذمة(٤).

ج - مذهب المجيزين: وهم المالكية والشوكاني (°).

فعند المالكية: لو التزم بأن ما سيبنيه في المكان الفلاني وقف، ثم بنى فيه، فيلزم ما التزمه، ولا يحتاج لإنشاء وقف جديد لذلك، إلا إذا عمم فقال: كل ما أملكه في المستقبل فهو وقف، فلا يلزم عند ذلك(١).

وأما الشوكاني فقال: «لا ينبغي أن يكون تعليق تعيينه في الذمة. . . مانعاً من الصحة، فإنه إذا قال: وقفت أرضاً من الأراضي التي أملكها كان متقرباً واقفاً بمجرد

<sup>(</sup>١) يُنظر: الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ١٧٥ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: البيان العمراني، ٨/ ٦٣، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. وهبة الزحيلي، ٥/ ٣٦٢٦ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٣ \_ ١٧٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) الشوكاني: محمد بن علي، الفقيه المجتهد (تقدمت ترجمته).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ٤/ ١٨٨، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، ٤/ ١٨٨(مرجعان سابقان).

صدور هذا منه، وبعد ذلك: التبيين إليه في أي أرض أراد من أملاكه.

ومن زعم أن في هذا الوقف مانعاً يمنع من صحته فالدليل عليه، وإن لم يكن إلا مجرد الرأي المبنيِّ على الهباء، فرأيه ردُّ عليه»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) السيل الجرار، الشوكاني، ٣/ ٣١٥ (مرجع سابق).



حين نتحدث في هذا المبحث عن وقف الحصص والأسهم في الشركات، فإننا نعنى بها أنواعها الثلاثة:

١ \_ الحصص والأسهم في العقار.

٢ ـ الحصص والأسهم في العروض من المنقول.

٣ \_ الحصص والأسهم في النقود.

وقد أعطى الفقهاء لهذه الحصص والأسهم حكماً واحداً (من حيث الجواز وعدمه) دون تفريق بين أنواعها السابقة، وهو ما درجنا عليه في هذا المبحث في الحديث عن وقفها، مع ملاحظة أن حكم وقف هذه الحصص والأسهم يتقيد بحكم وقف هذه الأنواع الثلاثة خالصة دون حصص أو أسهم (عند الفقهاء).

- فالذين أجازوا وقف العقار فقط، فإن جواز وقف الحصص والأسهم يُقصد به عندهم ما كان حصةً أو أسهماً في العقار دون غيره من المنقولات.

- والذين أجازوا وقف المنقول من العروض (الاستعمالي فقط)، فإن جواز وقف الحصص والأسهم يُقصد به عندهم ما كان حصةً أو أسهماً في العقار أو المنقول من العروض.

- والذين أجازوا وقف النقود، فإن جواز وقف الحصص والأسهم يُقصد به عندهم ما كان حصةً أو أسهماً في عقار أو منقول من العروض أو نقود.

# \* تعريف الحصة ومفهوم الأسهم:

الحصة: هي النصيب، وتحاصَّ القوم: اقتسموا حصصهم(١).

مفهوم الأسهم: تعريف الأسهم لغة : الأسهم جمع سهم، وهو في اللغة يُطلق على معان متعددة، منها: النصيب<sup>(۲)</sup> والحظ<sup>(۳)</sup> والسيء من الأشياء.

- واصطلاحاً: «الأسهم: عبارة عن صكوك متساوية القيمة، غير قابلة للتجزئة، وقابلة للتداول بالطرق التجارية، وتمثل حقوق المساهمين في الشركات التي أسهموا في رأس مالها»(٤).

- "وفي المعنى التجاري: يُطلق على الحصة التي يقدمها الشريك في شركة المساهمة، وهي تمثل جزءاً من رأس مال الشركة، أو الصك الذي يُعطى للمساهم إثباتاً لحقّه في رأس المال مال الشركة، والمعنى الثاني هو المقصود في التعامل التجاري»(٥).

<sup>(</sup>١) المعجم الاقتصادي الإسلامي، د. أحمد الشرباصي، دار الجيل، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: لسان العرب، ابن منظور (باب الميم، فصل السين)، ١٢/ ٣٨، المصباح المنير، الفيومي، ١/ ٣٩، المعجم الوسيط، ١/ ٤٥٩ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: القاموس المحيط، الفيروزأبادي، ٤/ ١٣٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٣٨ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات)، د. هارون، ص٣٠، المعاملات المالية المعاصرة، شبير، ص١٦٣ (مرجعان سابقان).

<sup>-</sup> الأسهم والسندات، عبد العزيز الخياط، وزارة الأوقـاف والشؤون الإسلامية، عمان، 18٠٩هـ ١٩٨٩م)، ص١٨٨.

<sup>-</sup>القانون التجاري المصري، د. ثروت عبد الرحيم، دار النهضة العربية ١٩٨٤م، فقرة ٦٤٠، ص ٤٣٢.

## \* المطلب الأول \_ وقف الحصص:

أجاز الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة: وقف الحصص والأسهم، وإن كانوا قد تفاوتت آراؤهم حول اشتراط المعلومية أو عدم اشتراطها في تلك الحصص والأسهم.

\* فالحنفية: اشترطوا عدم الجهالة في مقدار الحصص أو الأسهم الموقوفة، إلا إذا وقف جميع حصته أو أسهمه من هذه الأرض أو الدار مثلاً، ولم يُسمِّ السهام، جاز استحساناً(۱).

## وبناءً على مذهب الحنفية:

1 \_ «لو قال: وقفت جميع حصتي من هذه الأرض، ولم يبيئن سهامه، صح استحساناً؛ لأنهما معلومة في الواقع، ولو زاد بعد ذلك: (وهي الثلث)، فتبيَّن أنها النصف، فالنصف كله وقف؛ لأن قوله: (وهي الثلث) لمَّا خالف الواقع صار لغواً، فكأنه لم ينطق به (۲).

٢ \_ إن جحد الواقف أنه أوقف، ثم جاءت بينة فأثبتت الوقف ومقدار حصته،
 فإن القاضي يحكم بالوقف، وإن شهد شهود بأنه أقر بالوقف ولم يعرفوا مقدار صحته، فإن القاضي يُلزِمُه ببيان مقدار حصته.

والقول قوله، وإن مات فقول وارثه، فما أقرَّ به حكم به القاضي وألزمه بوقفه،

<sup>=</sup> \_ القرض المصرفي، د. البنَّا، ص٤٨٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢٠٣، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) الوقف، عشوب، ص١٧ (مرجع سابق).

فإن ثبت أن حصته أكثر من ذلك حكم بما ثبت وصح عنده(١).

#### ومثال ذلك:

لو شهد الشهود على أنه وقف جميع حصته من هذه الأرض، وهي تساوي الثلث منها، فظهر أن حصته هي النصف أو أكثر من الثلث، فإن حصته كلها تكون وقفاً لا الثلث فقط، حتى ولو كانت أكثر مما شهد به الشهود؛ قياساً على الوصية، فلو أوصى بحصته لرجل وقال: هي الثلث، فظهر أن حصته النصف، كان للموصى له النصف.

بخلاف البيع، فلو أنه باع رجلاً جميع صحته من الأرض، فظهر أن حصته أكثر من الثلث، لم يكن للمشتري إلا الثلث الذي سماه.

والفرق بين الوصية والبيع أن البيع أخرج العين عن ملكه بعِوض، أما الوصية فقد أخرجت العين عن ملكه بغير عِوض، فكان كما لو أنه غلط في مقدار حصته(٢).

♦ والشافعية: أجازوا وقف الموقوف حتى وإن جُهل مقدار حصته أو صفتها(٣).

أما الحنابلة: فقد أجازوا وقف الحصص والأسهم، واشترطوا أن تكون معلومة بالنسبة، وتكررت عبارتهم: «ويُعتبر أن يقول: كذا سهماً من كذا سهم»(٤).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٢، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٢ (مرجع سابق).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧
 (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٤٣، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣، =

- وعمدة الجمهور في جواز وقف الأسهم والحصص: هو وَقْفُ عمر بن الخطاب في لأرضه التي كانت بخيبر، والتي كان مقدارها مئة سهم مشاعاً، بعد أن استشار النبي على فيم يفعل بها فأشار عليه بذلك(١).

#### \* \* \*

## \* المطلب الثاني \_ وقف الأسهم في الشركات:

قد لا يتمكن رأس المال الخاص من تمويل مشروعات زراعية وصناعية وتجارية كبرى، والتي تحتاج إلى أموال ضخمة، كالشركات المساهمة؛ ولذا فقد ظهر في العصر الحديث طريقة تجزئة رأس المال الكبير بما يسمى بالأسهم، والتي يدفع قيمتها مئات أو آلاف الناس(٢).

## أولاً \_ ميزات الأسهم:

١ ـ متساوية القيمة الاسمية: فلا يجوز إصدار أسهم بقيمة مختلفة، والقيمة
 الاسمية هي المدونة في الصك، وعلى أساسها يُحسب مجموع رأس مال الشركة.

٢ ـ أنها غير قابلة للتجزئة: لا تتمثل في شكل كُسور حين يشترك أكثر من
 واحد في ملكية سهم أمام الشركة.

٣ ـ أنها قابلة للتداول بالطرق التجارية دون حاجة لحوالة من قِبَلِ الشركة ؛
 لذا فالأسهم تشكل حصصاً في شركة أموال(٣).

الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>١) متفق عليه (تقدم تخريجه).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٣٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٣٨ ـ ١٨٣٩ (مُرجع سابق).

- ٤ يُعدُّ حاملها شريكاً في الأرباح، ويتحمَّل من الخسارة بقدر حصته من الأسهم في الشركة.
- ويُعدُّ شريكاً في رأس مال الشركة، يقتسم الأرباح ويتحمل الخسارة مع باقي الشركاء بقدر أسهمه(١).

#### الفرق بينها وبين السندات:

١ - صاحب السهم شريك في رأس مال الشركة، وصاحب السند يُعَدُّ دائناً
 للشركة.

٢ ـ صاحب السهم يحصل على أرباح عندما تحقق الشركة الربح، على قدر حصته من الأسهم، وصاحب السند يتلقى فائدة ثابتة سنوياً، سواء أربحت الشركة أم لا.

٣ - صاحب الأسهم يتحمل الخسارة عندما تخسر الشركة على قدر حصته،
 وصاحب السند لا يتحمل خسارة الشركة.

- ٤ السهم يمثل حصة في الشركة، والسند يمثل ديناً على الشركة.
- ٥ ـ العلاقة بين صاحب السهم والشركة علاقة مضاربة، والعلاقة بين صاحب

<sup>=</sup> \_ القانون التجاري، د. أحمد محرز، دار النهضة العربية، ط١، ١٩٨٦ \_ ١٩٨٧م، فقرة ٢٩٧ \_ ٢٩٨، ص ٣٠٠ وما بعدها.

<sup>-</sup> المبادئ القانونية للشركات التجارية، د. سميحة القليوبي، ود. أحمد حسان الغندور، دار النهضة العربية، د. ت\_د. ط، ص١٣٤\_ ١٣٥.

<sup>-</sup> القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٨٧ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>۱) القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٨٧ (مرجع سابق)، الشركات، د. سميحة القليوبي، دار النهضة العربية، طبع سنة ١٩٨٣م، ص٣٧٦.

السند والشركة علاقة مديونية بفائدة ثابتة(١).

## ثانياً \_ تكييفها الشرعى وحكم التعامل بها:

تكييفها الشرعي: صاحب الأسهم لا يعرف مقدار ما سيربح، ولا حتى مقدار الخسارة إن حدثت، إلا بعد أن تُجرِيَ الشركة حساباً دورياً، وهو شريك في الربح حسب حصته من رأس المال، كما أنه يتحمل من الخسارة على قدر أسهمه، ويقابل ذلك في الفقه الإسلامي (شركات المضاربة)، والتي تقوم على مبدأ الغُنْم بالغُرم، والتي أجازها الشارع(٢).

حكم التعامل بها: التعامل بالأسهم بيعاً وشراءً جائز شرعاً؛ تأسيساً على أن الأصل في المعاملات الحِلُّ والإباحة، ولأنَّ هذه المعاملة تقوم على مبدأ صحيح وهو (الغُنْم بالغُرم)، حيث تقضي بأن المساهم ينال حصته من الربح، وعليه حصته من الخسارة إن حدثت، وليس في هذه المعاملة رباً محرماً. وهذا هو قول جماهير الباحثين والفقهاء المعاصرين (۳).

<sup>(</sup>١) يُنظر: الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٣٩.

<sup>-</sup> القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٨٨ ـ ٤٨٩، الشركات، د. سميحة القليوبي، ص٣٧٦، البديل الإسلامي للفوائد المصرفية الربوية، ص١٨٥، أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات)، د. هارون، ص٣٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: الفتاوى الإسلامية، شلتوت، ص٣٥٥، القرض المصرفي، د. البنا، ص٨٨٤ (٦) يُنظر: الفتاوى، الميسر في الفقه الإسلامي، نخبة من أساتذة قسم الفقه بكلية الشريعة والقانون بالقاهرة، بحث د. عبد العزيز محمد عزام، رأي الفقه في بعض الشركات المستحدثة، مطبعة جامعة الأزهر ١٩٩٨م، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الفقه الإسلامي وأدلته، د. الزحيلي، ٣/ ١٨٤١، الفتاوى الإسلامية، شلتوت، ص٥٥٥، =

لكن هذا الجواز لابد أن ينضبط بالضوابط التالية:

١ ـ أن تكون الأسهم صادرة عن شركة ذات أغراض استثمارية مشروعة،
 ولا تتعامل مع بنوك ربوية إقراضاً ولا اقتراضاً.

٢ ـ أن تكون صادرة عن شركة معروفة مشهورة بالنزاهة وسلامة تعاملاتها،
 لا يترتب على التعامل معها أي محظور من ربا وغرر وجهالة.

٣ ـ من أنواع الأسهم ما لا يجوز التعامل به، كالأسهم الممتازة التي تمنح صاحبها فائدة سنوية أو أرباحاً زائدة على غيره من المساهمين (١).

# ثالثاً \_ وقف الأسهم في الشركات:

إن تكييف الحصص والأسهم الشرعي: إما أن تُعدَّ عروضاً تجارية، أو تمثل نصيب الشريك في موجودات الشركة.

وعليه فيجوز بيعها وشراؤها في العمليات التجارية العادية والفورية(٢)، وعلى

<sup>=</sup> الشركات، الشيخ علي الخفيف، معهد الدارسات العربية، القاهرة، ١٩٦٢م، ص٩٦ ـ ٧٧ (مراجع سابقة)، التكافل الاجتماعي في الإسلام، الشيخ محمد أبو زهرة، مجمع البحوث الإسلامية، ط٢، ١٩٧١م، ٢/ ١٨٤، القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٨٩، الأسهم والسندات، د. الخليل، ص١٩٦، المعاملات المالية المعاصرة، شبير، ص١٦٧، فقه الزكاة، د. القرضاوي، ١/ ٢٢٥ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: المعاملات المالية المعاصرة، شبير، ص٢٠٨، القرض المصرفي، د. البنا، ص٤٩١، المعاملات المالية المعاصرة، السالوس، ص١٤٠ ـ ١٤١، المعاملات المصرفية ورأي الإسلام فيها، العربي، ص٤٦، الربا والقرض، د. أبو سريع، ص١٠١، أحكام الأسواق المالية (الأسهم والسندات)، د. هارون، ص٣٢٦ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الفتاوي الإسلامية، شلتوت، ص٣٢٧، فقه الزكاة، د. القرضاوي، ١/ ٢٢٥، =

ذلك فإن وقفها ينطبق على وَقف العين المملوكة لإنسان واحد ملكاً خالصاً، دون شركاء يملكون أسهماً وحصصاً فيها.

ولا يمنع من هذا الجواز أن تكون حصة الواقف أسهماً محدودة لا أعياناً كاملة؛ لأن جمهور الفقهاء أجازوا وقف الحصص والأسهم، حتى إنه إذا وقف جميع أسهمه ولم يُسَمِّ السهام جاز استحساناً عند الحنفية(١)، وكذلك إن جُهل مقدار أسهمه عند الشافعية(١).

أما الحنابلة فاشترطوا أن يذكر كذا سهماً من كذا سهم (٣).

وقد ذكر أستاذنا الدكتور وهبة الزحيلي<sup>(٤)</sup> صورة لمسألة جديدة تتعلق بطبيعة الوقف المعاصر.

\_ وهي: وقف أسهم في وقف جماعي كيف ينعقد الوقف؟ وهل يرجع فيه؟.

<sup>=</sup> الأسهم والسندات وأحكامها في الفقه الإسلامي، د. الخليل، ص١٨٨ ـ ١٩٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، البحر الرائق، ابن نجيم، ٢٠٣/٥، مختصر مباحث الوقف، الأبياني بك، ص١٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٣) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٣، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٢ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) د. وهبة الزحيلي (تقدمت ترجمته).

- وأجاب: بأنه يمكن معالجتها بأن يقف الواقف أسهما في المؤسسة الوقفية القائمة أو المتوقّع قيامها كمصنع مثلاً(١).

رأي القانون في وقف الحصص والأسهم في الشركات:

جاء في «أحكام الوقف في الفقه والقانون» ما نصُّه:

«إذا كانت الحصة الشائعة الموقوفة أسهماً في شركات مالية زراعية أو صناعية أو تجارية، فإن هذه الأسهم تُعد من قبيل المشاع الذي لا يقبل القسمة؛ لأن قوانين الشركات المساهمة لا تجيز إفراز أي سهم منها.

وقد أجاز القانون المصري لعام (١٩٤٦م) وقف هذه الأسهم، على الرغم من أن أموال هذه الشركات قد تكون عقاراً أو منقولاً أو خليطاً من ذلك؛ لأن القانون يجيز وقف المنقول.

وإنما أخذ القانون بجواز وقف الأسهم استثناءً مما أخذ به من منع وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة؛ لأن الشيوع في الأسهم لا يُخشى منه ضرر، ولا يؤدي إلى نزاع؛ حيث إن قوانين الشركات تتضمن تنظيم العمل بها، ومحاسبة القائمين على النشاط فيها، وهو ما يؤدي إلى إمكان الانتفاع بالموقوف على الوجه المناسب.

وقد جاء في المادة (٨) من القانون المصري لعام ١٩٤٦م: (يجوز وقف حصص وأسهم شركات الأموال المستغلة استغلالاً جائزاً مشروعاً).

وهذا يعني أيضاً أن الشركات التي تستغل أموالها استغلالاً غير مشروع،

<sup>(</sup>١) يُنظر: رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٣٦\_٣٢ (مرجع سابق).

كالشركات التي يكون من أهدافها استثمار الأموال عن طريق الربا، فإنه لا يجوز وقف حصصها وأسهمها طبقاً لما جاء في المذكرة التفسيرية للمادة»(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧٧ ـ ٧٣.

ويُنظر: نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١١، رؤية اجتهادية، د. الزحيلي، ص٣٢ (مراجع سابقة).





نلاحظ من دراسة المباحث السابقة في هذا الفصل أن الفقهاء لم يلتزموا في تطبيقاتهم الوقفية بهذا الضابط التزاماً تاماً، وأن جمهور الفقهاء لم يأخذوا بهذا الضابط، فيما أخذ به البعض أحياناً وتركه أحياناً أخرى.

- فمذهب جمهور الفقهاء في وقف المشاع الذي يقبل القسمة هو جواز وقفه، ذهب إلى ذلك المالكية والشافعية والحنابلة وأبو يوسف والشيعة الإمامية والزيدية(١).

ومن منع جواز وقفه هو محمد من الحنفية (٢)، لكنه وافقهم في جواز وقفه إذا حكم القاضي بالجواز (٣)، أو إذا كان الشيوع طارئاً لا مقارناً (١).

<sup>(</sup>۱) يُنظر: العناية، البابرتي، ٦/ ٢١١، الذخيرة، القرافي، ٦/ ٣٤٥، المهذب، الشيرازي، ٣/ ٢٨٤ (مراجع ٣/ ٢٨٤)، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٢٦٠، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧، البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٢، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٦، أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣/ ٣٢٧، البناية، العيني، ٦/ ٩٠١، تنقيح الفتاوى الحامدية، ابن عابدين، ١/ ١٠٨، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٣، البناية، العيني، ٦/ ٩٠٢ - ٩٠٣، اللكنوي على الهداية، ٤/ ٤٢٣ (مراجع سابقة).

ووافقهم كذلك في جواز وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة(١).

- وفي وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة: أجاز جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة والإمامية والزيدية وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة (٢)، ومنعه المالكية في قول راجح، لكنهم في الوقت ذاته وافقوا الجمهور في جوازه في قول راجح أيضاً (٢).

- وفي وقف ما لا يقبل نقل الملكية: أخذ جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة بهذا الضابط، فلم يجيزوا وقف الحمل في البطن منفرداً كان غير مفروز، ولا يحقق هذا الضابط، غير أنهم أجازوا وقف الحمل تبعاً لأمه (٥)، وكذلك أجاز الفقهاء وقف الماء وهو من المعدوم ساعة العقد؛ لأنه يتجدد شيئاً فشيئاً لان.

<sup>(</sup>۱) يُنظر: شرح فتح القديس، ابن الهمام، ٦/ ٢١١، تبيين الحقائق، الزيلعي، ٣٠/ ٣٢٦، المبسوط، السرخسي، ١٢/ ٣٧ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>۲) يُنظر: تبيين الحقائق، الزيلعي، ۳۰/ ۳۲٦، البيان، العمراني، ۸/ ٦٣، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٣، الروضة البهية، العاملي، ٣/ ١٧٦، البحر الزخار، المرتضى، ٥/ ١٥١ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: الشرح الكبير الدردير، ١١٨/٤، حاشية الدسوقي، ١١٨/٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: البناية، العيني، ٦/ ٢١٨، الحاوي الكبير، الماوردي، ٧/ ٥١٧، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، الكافي، ابن قدامة، ٢/ ٣٢٠ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: حاشيتا العبادي والشرواني على التحفة، ٨/ ٦٧، كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٢٤٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٦) يُنظر: البحر الرائق، ابن نجيم، ٥/ ٢١٦، حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، الإنصاف، الماوردي، ٧/ ١١ (مراجع سابقة).

- وفي وقف ما في الذمة: أجاز المالكية ذلك، وألزموا الواقف بوقف ما التزمه في الذمة (١)، وإن كان الشافعية والحنابلة والزيدية قد منعوا ذلك؛ لعدم تعين ما في الذمة (٢)، ووافقهم في ذلك الشيعة الإمامية، غير أنهم توسطوا؛ فقالوا بجواز وقف ما في الذمة إذا قُبض الموقوف (٣).

وفي وقف الحصص والأسهم: فقد أجاز جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة وقف الحصص والأسهم (١٠)، ويكفي أن يقول: وقفت كذا سهما(١٠)، أو وقفت حصتي، حتى وإن جُهل مقدارها عند الشافعية(١١)، وكذلك تصح في جميع حصته عند الحنفية، حتى ولو ظن الواقف أن حصته أقل منها(٧٠).

ولذا فإن القانون المصري أيضاً أجاز وقف الأسهم في الشركات(^)، بالرغم

<sup>(</sup>١) يُنظر: الشرح الكبير، الدردير، ١١٨/٤، حاشية الدسوقي، ١١٨/٤ (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٢) يُنظر: مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٨، المغني، ابن قدامة، ٧/ ٦٢٠، التاج المذهب، الصنعاني، ٣/ ٢٨٤ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٣) يُنظر: اللمعة الدمشقية، العاملي، ٣/ ١٧٣ \_ ١٧٤ (مرجع سابق).

<sup>(</sup>٤) يُنظر: بدائع الصنائع، الكاساني، ٥/ ٣٢٩، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧، شرح منتهى الإرادات، البهوتي، ٤/ ٣٣٣ (مراجع سابقة).

<sup>(</sup>٥) يُنظر: كشاف القناع، البهوتي، ٤/ ٣٤٣، الفروع، المقدسي، ٤/ ٥٨٢ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>٦) يُنظر: حاشية إعانة الطالبين، الدمياطي، ٣/ ٢٧٥، مغني المحتاج، الشربيني، ٢/ ٣٧٧
 (مرجعان سابقان).

<sup>(</sup>٧) يُنظر: أحكام الأوقاف، الخصَّاف، ص٢٣٢، الإسعاف، الطرابلسي، ص٣١ (مرجعان سابقان).

 <sup>(</sup>۸) يُنظر: نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ١١.
 \_ أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧٧ ـ ٧٣ (مرجعان سابقان).

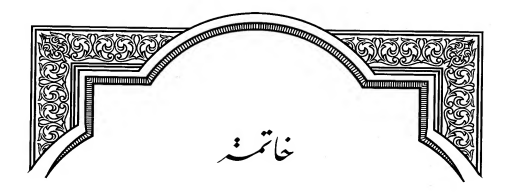
من منعه وقف المشاع(١).

وبهذا العرض الموجز لآراء الفقهاء حول تطبيقات هذا الضابط: نرى أنه ضابط اشترطه البعض، بخلاف جمهور الفقهاء الذين لم يأخذوا به في كثير من هذه التطبيقات.

ولذا فهو لا يصلح أن يكون ضابطاً كلياً، وإنما هو قيد جزئي يؤخذ به حين تكون المصلحة داعية إلى ذلك، كدفع الخصومات والنزاعات، ويترك حين يكون في تركه مصلحة عامة لا يترتب عليها ضرر، حتى لا يكون مانعاً من الوقف دون مسوّع.

<sup>(</sup>١) يُنظر: نظام الوقف في تشريعاته المتعددة، د. بهنسي، ٤/ ٢٤.

ـ أحكام الوقف في الفقه والقانون، د. سراج، ص٧١ ـ ٧٢ (مرجعان سابقان).



### \* النتائج والتوصيات:

من خلال دارسة هذه الفصول السابقة نخلص إلى نتائج مهمة تتعلق بضوابط المال الموقوف.

## أولاً \_ مقاصد الفقهاء من ضوابط المال الموقوف:

حين وضع الفقهاء ضوابط وشروطاً للمال الموقوف، أرادوا من ذلك تحقيق الأهداف التالية:

١ ـ انطباق حكم الوقف على ما تم بذله بنية ذلك، وترتيب الآثار الصحيحة للوقف على الموقوف، وتمييزه عن الصدقة (المنفَذَة) التي تُعطى للفقير لمرة واحدة، على خلاف الوقف الذي يراد منه الدوام والاستمرار ليحقق معنى الصدقة (الجارية).

فعدم تحقيق شروط الوقف في الموقوف يُرتبُ عليه آثاراً هامة، منها أنه يبقى على ملك صاحبه حال الحياة، ويكون لوارثه بعد الممات، ومنها أن الزكاة واجبة فيه على مالكه، وغير ذلك من أحكام الملك الخاص بالمالك.

Y - تحقيق النفع الدائم والمستمر بالموقوف، والذي يحقق معنى الجريان؛ ولـذا فقد اشترطوا التأييد في الموقوف، ومنع البعض (كالحنفية) وقف المنقول والحيوانات، ومنع الجمهور وقف ما يُنتفع به باستهلاكه كالطعام والنقود؛ ذلك أنه لا يحقق هذه الغاية، بخلاف العقار الموضوع على التأييد، ويحقق معنى الاستمرار المقصود من الوقف.

٣ ـ منع النزاعات وقطع الخصومات التي قد تنتج عن اختلال بعض شروط الموقوف، ومن ذلك منع محمد من الحنفية وقف المشاع الذي يقبل القسمة، ومنع الجمهور من الحنفية والشافعية والحنابلة وقف ما لا يمكن تسليمه كالحمل في البطن، ومنع الشيعة وقف الطير في الهواء والسمك في الماء لعدم إمكانية قبضهما.

٤ ـ درء المفسدة: التي قد تنتج عن أنواع من الموقوفات التي تأخذ شكل البر والإحسان، وهي في باطنها وحقيقتها نوع من أنواع الشر والإثم الذي حرَّمه الشارع.

ومن ذلك: منع جمهور الفقهاء وقف آلات اللهو والمعازف المحرَّمة، ومنع أبو حنيفة ومحمد والشافعية في الأصح والحنابلة في الصحيح وقف الكلب حتى ولو كان معلَّماً؛ لأن منفعته غير مباحة إلا للضرورة، ومنع الشافعية والحنابلة وقف كتب التوراة والإنجيل وكتب البدعة والضلال والإلحاد والزندقة؛ لما يترتب عليها من مفسدة، رغم أنهم أجازوا وقف الكتب.

تحقيق الانتفاع بالموقوف: والتأكد أنه \_ وعن طريق الضوابط الموضوعة \_ سيؤدي إلى انتفاع الموقوف عليه بالموقوف؛ لأنه هو المقصود من الوقف.

ولذا فقد أجاز الشافعية والحنابلة والإمامية والزيدية وقف الحيوان الصغير؛ لأن له منفعة تُرجى في المستقبل، وأجاز الشافعية والحنابلة وقف الثور للإنزاء، حتى ولو لم تَجُز إجارته؛ لأنه يحقق نفعاً للموقوف عليه، وأجاز المالكية وقف الكلب حتى ولو لم يعدُّوه مالاً؛ وذلك لأنه يحقق منفعة، وأجاز الحنفية وقف الحقوق والمنافع تبعاً، وهي لا تحقق صفة التقوُّم عندهم.

# ثانياً \_ أراء الفقهاء في أهم الضوابط للموقوف:

١ - ضابط (مالية الموقوف): اشترط جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية

والحنابلة المالية والتقوم في الشيء الموقوف، لكنهم خرقوا هذا الضابط في بعض الأحيان.

فالحنفية: أجازوا وقف الحقوق تبعاً \_ كحق الارتفاق \_، وهي لا تحقق صفة المالية عندهم، وأبطلوا وقف الكلب، وهو يحقق صفة المالية عندهم.

والمالكية: وإن قالوا بأن الكلب ليس بمال فقد أجازوا وقفه، وهذا يعني عدم اشتراط المالية في الموقوف.

والشافعية والحنابلة: فهم وإن عدُّوا الحقوق أموالاً منعوا وقفها، وأجازوا وقف الفحل للضراب مع أن منفعته لا تحقق التقوُّم عندهم، فلا يجوز استئجاره لذلك.

ولذا فإن المرجح ألا تكون (المالية) ضابطاً للموقوف، وأن يكون الضابط البديل هو (المنفعة)، فحين تتحقق المنفعة في الموقوف عيناً كان أم حقاً مجرَّداً يصح الوقف، كوقف منافع الآلات الصناعية، وحق التأليف، وبراءة الاختراع، وعدم صحة وقف ما لا نفع فيه كالخنزير والميتة، ومن باب أولى ما كان الانتفاع به محرماً كآلات اللهو والمعازف.

٢ \_ ضابط: (التأبيد في الموقوف): التأييد الذي اشترطه جمهور الفقهاء، لا يمكن تحقيقه بدقة في شيء من الموقوفات، بما في ذلك العقار الذي جعله الفقهاء مثالاً للموقوف الذي يحقق شرط التأييد؛ لأن الواقع لا يحيل خروج هذا العقار عن صلاحيته للانتفاع؟.

فهو عرضة للزلازل والبراكين والفيضانات، أو التلوث بالنفايات الصناعية التي تُخرجه عن صلاحيته للانتفاع به.

وقد وردت أدلة صريحة وصحيحة في جواز وقف المنقولات؛ كالكراع والسلاح وغير ذلك مما جرى العُرف بوقفه، وهذه المنقولات آيلة \_ بحكم طبيعتها للانتهاء، ولا تحقق شرط التأييد، إنما تحقق تأبيداً نسبياً هو المطلوب عند الشافعية والحنابلة.

ويمكن \_ بصور قديمة وحديثة \_ الانتفاع من بعض المنقولات (التي منع جمهور الفقهاء وقفها لأنها لا تحقق صفة التأبيد) انتفاعاً يحقق معنى التأبيد.

كالانتفاع من النقود الموقوفة بالمضاربة بها، وصَرْف ربحها للفقراء مع بقاء أصل المال موقوفاً، وكذلك الطعام ليُسلَف لمن يحتاج إليه ثم يرد بدله.

لذا فهذا الضابط ينبغي الأخذ به صورةً ومعنى؛ بأن يُقبل وقف ما يحقق التأبيد شكلاً كالعقار، وأن يُقبل وقف ما يحقق التأبيد معنى؛ كالطعام يُسلف ويُرد بدله، والنقود يضارَب بها ويُرد أصلها.

أما ما لا يحقق التأبيد معنى كالصدقة (المنفذة) التي تُعطى للفقير لمرة واحدة، فلا ينطبق عليها حكم الوقف، بل تنظمها أحكام الصدقة.

٣ ـ ضابط (ملكية الموقوف للواقف ملكية تامة): أخذ الفقهاء بهذا الضابط بشكل كبير في تطبيقاتهم حول صحة وقف هذا الشيء أو ذاك أو عدم صحة وقفه، لكنهم استثنوا حالات معينة تسلب العموم عن هذا الضابط، وتجعله ضابطاً أغلبياً لا كلياً.

فالحنفية: أخذوا به في الوقف حال الخيار، ووقف المستأجَر، والمرهون، والمغصوب فجعلوا حق الوقف للمالك.

لكنهم لم يأخذوا به حالة وقف الفضولي مال غيره، فأجازوه موقوفاً على إجازة المالك.

والمالكية: خرموا هذا الضابط في وقف الشيء المستأجَر، حيث منعوه من المؤجر وهو المالك، وأجازوه للمستأجِر مدة الإجارة، وهو لا يملك الموقوف ملكية تامة، بل يملك منفعته.

والشافعية: تركوا الأخذ به حالة وقف العين المرهونة، فلم يجيزوا للراهن وقفها مع أنه مالك للعين.

والحنابلة: خرقوا هذا الضابط في الوقف حال الخيار، فلم يجيزوه من أحد الطرفين إلا بإذن الآخر، وهـو ما يسلب الملكية عن الطرفين، وحالة وقف العين المرهونة، فلم يجيزوا وقفها من الراهن مع أنه مالك العين المرهونة.

وحالة وقف المغصوب من مالكه على غير غاصبه، فلم يجيزوا ذلك رغم ملكية المغصوب منه للمغصوب.

كل هذه الاستثناءات تدل على أن هذا الضابط أغلبي لا كلي، يمكن خَرقُهُ في حالات معنية إذا ظهرت علة تسوّع ذلك.

٤ ـ ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته للإفراز): جمه ور الفقهاء في
 كثير من التطبيقات لم يلتزموا بهذا الضابط، وأخذ به البعض أحياناً وتركه أحياناً
 أخرى.

فالجمهور (من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة) أجازوا وقف المشاع الذي يقبل القسمة، ومنعه محمد، لكنه وافقهم في جواز وقفه إذا حكم القاضي بالجواز، أو إذا كان الشيوع طارئاً لا مقارناً، ووافقهم كذلك في صحة وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة.

والجمهور أيضاً أجازوا وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة، ومنعه المالكية في قول راجح، لكنهم وفي قول راجح أيضاً وافقوا الجمهور في جواز وقفه.

وأما وقف ما لا يقبل نقل الملكية بالبيع ونحوه؛ لأنه غير مفروز أو غير مقدور التسليم أو لأنه معدوم: أخذ جمهور الفقهاء بهذا الضابط فلم يجيزوا وقف الحمل منفرداً، غير أنهم استثنوا وقف الحمل تبعاً لأمه، ووقف الماء وهو معدوم ساعة الوقف يتجدد شيئاً فشيئاً.

وفي وقف ما في الذمة: أجازه المالكية، ووافقهم الشيعة الإمامية فيما إذا قُبض الموقوف، وإن كان الشافعية والحنابلة والزيدية قد منعوا ذلك أخذاً بهذا الضابط.

وفي وقف الحصص والأسهم في الشركات: أجاز جمهور الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة وقف الحصص والأسهم، وهي لا تحقق إفرازاً كاملاً يحقق ضابط الإفراز في الموقوف.

وعلى ما تقدم: فإن جمهور الفقهاء لم يأخذوا بهذا الضابط، وإنما هو قيد جزئي يؤخذ به حين تقتضي المصلحة ذلك، كدفع الخصومات والنزاعات، ولا يؤخذ به في كل الحالات، وإلا كان مانعاً لكثير من صور الوقف الجائزة.

وبعد مناقشة هذه الضوابط نقترح أن يكون ضابط الموقوف هو: [أن يكون منتفَعاً به (حالاً أو مآلاً) ولو لم يكن مالاً، عقاراً كان أو منقولاً (استعمالياً واستهلاكياً)، عيناً كان أو منفعة، مشاعاً كان أو مقسوماً، حصة وأسهماً أو ملكاً خالصاً].

## وثالثاً ـ نختم ببعض التوصيات:

١ - من خلال ترجيح جواز وقف النقود: نقترح إنشاء مؤسسة وقفية مهمتها
 استقبال واستثمار النقود الموقوفة، وتوظيفها عن طريق المضاربة بما لا خطر فيه،
 وصرف الأرباح للجهات المستحقة للوقف.

ومن مهامها أيضاً الإشراف على إقراض الفقراء من هذه النقود، على أن يردوها بعد حين لتُدفع إلى غيرهم، وهم بالخيار إن شاؤوا ضاربوا بها وأعادوا أصل المال، أو اقترضوها لتسيير شؤونهم على أمل السداد في وقت يُتوقع فيه حصول مردود للفقير كمحصول أرض زراعية، أو حصيلة راتب عمل أو غير ذلك.

وكل هذه الحالات السابقة تحقق ضابط التأبيد في الموقوف معنى لا شكلاً؟ لأن كل الصور السابقة تهدف إلى إبقاء رأس المال ثابتاً دائماً ليستفاد منه على الدوام.

٢ ـ من ترجيح جواز وقف المنقول بأنواعه المختلفة: نوصي بإنشاء مؤسسة وقفية مهمتها استلام وإعارة تلك المنقولات لمن يستحقها من أدوات وثياب وغير ذلك.

بل وربما وصل الحال إلى حافلات النقل لتستخدمها مدرسة تعليم شرعي في نقل طلابها، أو لاستخدامها لنقل المرضى في المستشفيات، أو العاجزين في دور العجزة، على أن تبقى موقوفة، وأن يُخصَّص ربع وقفي \_ إما عن طريق متبرعين، أو عن طريق استثمار تلك المنقولات بتأجيرها مدة زمنية محددة وصرف المال المتحصل من غلتها ثمناً \_ لما تتطلبه من إصلاح وتجهيز ونفقة كوقود وغيره.

٣ ـ من ترجيح جواز وقف الحيوانات: نقترح إقامة (حديقة حيوان) وقفية، تحوي في داخلها الحيوانات الموقوفة ـ مع مراعاة ضوابط ذلك من تقديم الغذاء والرعاية اللازمة لها ـ، يدخلها الفقراء وطلاب العلم الشرعي برسوم رمزية أو مجانآ لدور العجزة والأيتام، ويدخلها الأغنياء برسوم مقبولة تُصرف في مصلحة الحيوانات الموقوفة من غذاء ورعاية.

٤ ـ يمكن لمؤسسة وقفية ضخمة أن تُخصِّص مكاتب عمل لتقاسم

الاختصاصات في الموقوفات لاستقبالها وإدارتها على أحسن وجه. على المثال التالى:

أ" لجنة استقبال الموقوفات العينية (المنقولات)، والإشراف على إعارتها
 وإصلاحها.

٢ ـ لجنة استلام ورعاية وحماية العقارات الموقوفة (أراضي ـ دور ـ بساتين ـ حوانيت).

٣ ـ لجنة مختصة بوقف الحقوق والمنافع، (منافع الآلة الصناعية \_ حقوق التأليف وحق الابتكار \_) تُعنى بالإشراف على تنظيم الوثائق والعقود اللازمة، بما يكفل حماية الحقوق الموقوفة وانتفاع جهات الوقف بها، وحمايتها من كل وجوه التعدي المادية والمعنوية.

٤ لجنة مختصة باستلام النقود الموقوفة، واستثمارها لصالح جهات الوقف، أو إقراضها لهم، وضمان استمرارها وبقاء أصلها بمراقبة وجوه استخدامها والانتفاع بها، واستثمارها مراقبة تحفظ أصلها ليدوم الانتفاع بها.

من الضابط الذي وضعه (الشافعية والحنابلة) في عدم صحة وقف كتب
 الإلحاد والضلال والفسوق والزندقة:

نوصي بمراقبة المكتبات الوقفية وإخلائها من كل ما يمسُّ العقيدة الإسلامية بسوء، وكذلك إخلائها مما قد يُدَسُّ فيها من المجلات والرسوم والصور التي يكون فيها استهزاء بشعيرة من شعائر الدين، أو كشف للعورات والمفاتن، مما يؤدي إلى المفسدة عوضاً عن المصلحة المتوخاة من وقف الكتب.

٦ ـ نوصى بتخفيف القيود والضوابط الموضوعة على جواز وقف نوع من

الموقوفات، خصوصاً إذا كان هذا الضابط أو القيد لا يستند إلى دليل قوي صريح، يخوِّله منع وجه من وجوه البر.

وإعادة النظر فيما يردده الفقهاء قديماً من ضوابط لا تستند إلى أدلة قوية ، ولا تتمتع بالتطبيق العملي في مجال الوقف، حتى من الذين وضعوها واشترطوها أنفسهم.

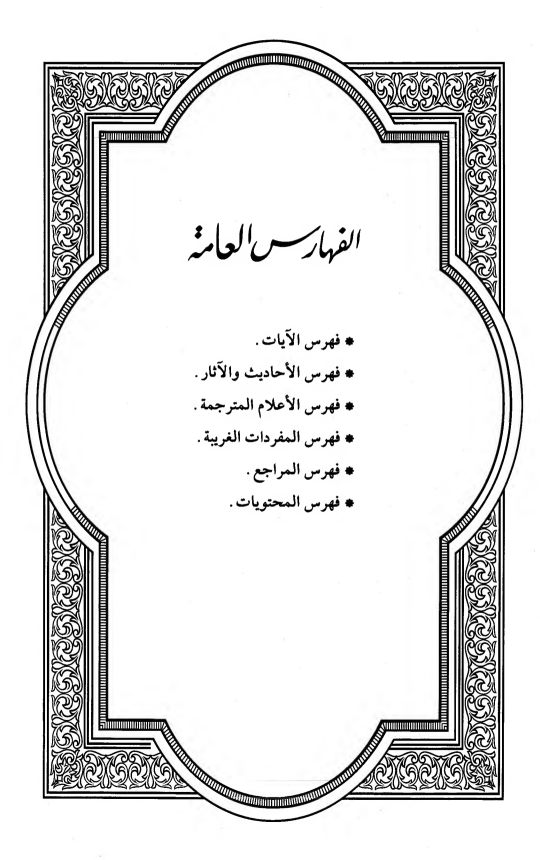
٧ ـ نوصي بجواز وقف الأسهم في الشركات؛ لما تمثله من أهمية في عصر تطور السوق المالية، خصوصاً وأن أدلة جواز التعامل بها قد اتفق عليها جمهور الباحثين المعاصرين، وعدُّوها عروضاً تجارية يجوز بيعها ورهنها، فكذلك وقفها.

٨ ـ تختلف أنواع الموقوفات وتتعدد، وتختلف أهميتها بالنسبة للموقوف عليهم حسب الزمان والمكان والظروف المحيطة، فربما يكون وقف الحيوانات مثلاً في قرية ما، يشكل انفراجاً لأزمة الفقراء في تلك القرية وهو ما لا يحققه وقف عقار مثلاً، وربما كان وقف النقود في بيئة تنشط فيها التجارات الرابحة، يشكل حلاً لمشكلات الفقر في تلك البيئة.

وعليه: فيُنصَح الواقفون باختيار نوع الموقوف الذي يحقق أكبر فائدة ممكنة، تتناسب مع البيئة وحاجات فقرائها ومساكينها.

كما ننصح المؤسسات الوقفية بإبراز أهمية أنواع الموقوفات لفاعلي الخير، وحثهم على هذا النوع أو ذاك، وفق ما يحقق أكبر مصلحة مرجوة للفقراء.







| الصفحة            | السورة ورقم الآية | الآبة                                                                                                        |
|-------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   |                   | ﴿ الَّذِيرَ يَأْكُلُونَ الرِّبُوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِى يَتَخَبَّطُهُ                  |
| 710               | [البقرة: ٢٧٥]     | الشَّيَطَانُ مِنَ الْمَيْنَ ﴾                                                                                |
|                   |                   | ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَكَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّآ                       |
| ٣٣                | [البقرة: ٢٦٧]     | أَخْرَجْنَالَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                            |
|                   |                   | ﴿ لَنَ لَنَا لُواْ الْيِرَّحَقَّىٰ تُنفِقُوا مِمَّا يُحِبُّونِ ۚ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ |
| <b>** , {</b> * * | [آل عمران: ۹۲]    | بلوء عَلِيدٌ ﴾                                                                                               |
| ٤٥                | [آل عمران: ٩٦]    | ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴾               |
|                   |                   | ﴿ وَتَأَيُّهُ ۚ الَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُوا بِالْمُقُودُ أُحِلَّتَ لَكُمْ بَهِ بِمَدَّ ٱلْأَنْفَكِر        |
| 409               | [المائدة: ١]      | اِلَّا مَا يُتَلَ عَلَيْكُمْ ﴾                                                                               |
|                   |                   | ﴿ يَسْفَلُونَكَ مَاذَآ أُمِلَ لَمُمْ ۚ قُلْ أُمِلً لَكُمُ ٱلطَّيِّبَكُ ۚ وَمَا عَلَّمَتُ مِنَ                |
| 110               | [المائدة: ٤]      | ٱلْجَوَارِج مُكَلِّبِينَ ﴾                                                                                   |
|                   |                   | ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَّدتُمُ               |
| ***               | [المائدة: ٨٩]     | ٱلْأَيْسَانِ فَكُفِّنُونَهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْلِكِينَ ﴾                                               |
| 717               | [المائدة: ١٠٠]    | ﴿ قُل لَا يَسْتَوِى الْخَبِيثُ وَالطَّيْبُ وَلَوْ أَعْجَبُكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾                           |
|                   |                   | ﴿ أَنفِ رُوا خِفَافًا وَثِقَ اللَّا وَجَنِهِ دُوا بِأَنْوَالِكُمْ وَأَنْفُ كُمْ فِي سَبِيلِ                  |
| ٥٤                | [التوبة: ٤١]      | اللَّهِ ﴾                                                                                                    |

| الصفحة | السورة ورقم الآية | الآية                                                                                                                |
|--------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |                   | ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَّاءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ                     |
| *17    | [التوبة: ٦٠]      | فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِّفَابِ وَٱلْفَئْدِ مِينَ وَفِ سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِّ ﴾                            |
| 709    | [النحل: ٥]        | ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ٱلكُمْ فِيهَادِفْ مُّومَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾                                   |
| 409    | [النحل: ٧]        | ﴿وَتَخْمِلُ أَنْفَ الَكُمْ إِلَىٰ بَلَوِلَّمْ تَكُونُواْ بَلِغِيدٍ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ ﴾                      |
|        |                   | ﴿ وَإِنَّ لَكُوْ فِي ٱلْأَنْعَلِمِ لَعِبْرَةٌ ثُسْقِيكُمْ مِّمَا فِي بُعُلُونِهِ ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبْنًا |
| 409    | [النحل: ٦٦]       | خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّنرِبِينَ ﴾                                                                                   |
|        |                   | ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ فَأَسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَغْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا                      |
| 709    | [النحل: ٦٩]       | شَرَابٌ مُخْنِلَفُ أَلْوَنُهُ. فِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ ﴾                                                             |
|        |                   | ﴿ وَتَعْسَبُهُمْ أَنْفَ اطْلُوهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالُّ                         |
| 118    | [الكهف: ١٨]       | وَكُلْبُهُ مِنْسِطٌ ذِرَاعَيْهِ ﴾                                                                                    |
| ۲۳۳    | [الأنبياء: ٣٠]    | ﴿ وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَاءِكُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ ﴾                                                   |
|        |                   | ﴿ وَإِنَّ لَكُرَّ فِي ٱلْأَنْمَلِمِ لَعِبْرَةً لَّشَفِيكُم تِمَّا فِي بُطُّونِهَا وَلَكُرٌ فِيهَا مَنْفِعُ           |
| 709    | [المؤمنون: ۲۱_۲۲] | كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْ كُلُونَ۞ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَخْمَلُونَ﴾                                         |
|        |                   | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِعَثْرِ                             |
| ١      | [لقمان: ٦]        | عِلْمِ وَيَتَحِذَهَا هُزُواً ﴾                                                                                       |
|        |                   | ﴿ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسَنا ۚ فَمَن لَمْر                   |
| 771    | [المجادلة: ٤]     | يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ﴾                                                                          |
| 373    | [الجن: ١٨]        | ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا مَدَّعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾                                               |
| ***    | [الإنسان: ٩_١٢]   | ﴿ إِنَّا نَطْعِمُكُو لِوَجِهِ اللَّهِ لَا نُهِدُمِن كُرْجَزَّكَ وَلَا شَكُورًا ﴾                                     |
|        |                   |                                                                                                                      |

000



| ق أو الأثر الصفحة الدم القطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية | طَرَف الحديث      |
|-----------------------------------------------------------|-------------------|
|                                                           | •                 |
| ب في إناء أحدكم فليُرِقْه                                 | _ إذا مات ابن     |
|                                                           | _ إذا وَلَغَ الكا |
| فاسق يُقْتَلنَ في الحِلِّ والحَرَم                        | _ أربعٌ كلهن أ    |
| ان بئر رومة                                               | _اشترى عثم        |
| بن الخطاب أرضاً من أرض خيبر                               |                   |
| رجلاً ثمن كلب قَتَلَه عشرين بعيراً                        | _ أغْرَمَ عثمانُ  |
| مود شيطان.                                                | - الكلب الأس      |
| في بقتل الكلاب إلا كلب صيد في المحالات الكلاب إلا كلب صيد | _ أمر النبي ﷺ     |
| في ببناء المسجد فقال: يا بني النجار                       | _ أمَرَ النبي ﷺ   |
| لة بثياب الكعبة أن تُباع                                  | _ أمَرَت عائث     |
| لَحَلَ عائشة جداد عشرين وسَقاً                            | _ أنَّ أبا بكر ن  |
| ةُ جاء ببيع الحُبُس                                       |                   |
| الله غَضِبَ حين رأى مع عمر صحيفة                          | _ أن النبي ﷺ      |
| أَلَ النبي ﷺ: أَيُّ الإسلام خيرٌ؟                         | _ أنَّ رجلاً س    |
| ك مئة سهم من خيبر اشتراها                                 | ـ أنَّ عمر مَلَا  |
| بكر الصديق بداره بمكة على وَليدهِ                         | ـ تصدَّق أبو      |

| الصفحة        | طَرَف الحديث أو الأثر                                            |
|---------------|------------------------------------------------------------------|
| ۹۲۱، ۱۸۱، ۱۲۲ | ـ جَعَلَ أبو معقل ناضحِكُ في سبيل الله                           |
| <b>**</b>     | <ul> <li>خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى، وابدأ بمن تعول</li> </ul> |
| ١٧٣ ، ١٠٩     | ـ زُجَرَ النبي ﷺ عن ثمن الكلب والسنور                            |
| 178-61-9      | - شرُّ الكسب مهرُ البغيِّ وثمن الكلب                             |
| 14.           | - قَضَى عبدالله بن عمرو في كلب صيد قَتلَه رجلٌ بأربعين درهماً.   |
| ٣١            | ـ كان أبو طلحة أكثر الأنصار بالمدينة مالاً                       |
| 114           | ـ لا تَدخل الملائكةُ بيتاً فيه كلب ولا صورة.                     |
| *1            | - لا حَبْسَ عن فرائض الله .                                      |
| 1.1           | ـ لَيكونن من أمتي أقوام يستحِلُون الحِرَ والحرير                 |
| 104           | ـ ما تَرَكَ النبي ﷺ إلا بغلَتَه البيضاء وسلاحه                   |
| 177           | ـ ما رآه المسلمون حَسَناً فهو عند الله حَسَن.                    |
| 77 42         | ـ من احتبس فَرَساً في سبيل الله إيماناً بالله                    |
| 404           | ـ من أحيا أرضاً ميتة فهي له.                                     |
| <b>TO</b> A   | ـ من أعمَرَ أرضاً ليست لأحد فهو أحقُّ بها.                       |
| 114 (11)      | ـ من أمسَكَ كلباً فإنه ينقص كل يوم من عَمَله قيراط.              |
| <b>**</b>     | ـ نفقة الرجل على أهله صدقة                                       |
| ۸۰۱، ۱۲۳      | ـ نَهَى النبي ﷺ عن ثمن الكلب ومهر البغي                          |
| 224           | ـ نَهَى النبي ﷺ عن عَسبِ الفحل وضرِابِ الجمل.                    |
| ***           | ـ نَهَى النبي ﷺ عن عُسبِ الفحل .                                 |
| 111           | ـ نَهَى النبي ﷺ عن بيع المَجَر .                                 |

| الصفحة                     | طَرَف المحديث أو الأثر                               |
|----------------------------|------------------------------------------------------|
| 111                        | ـ نَهَى النبي ﷺ عن بيع المضامين والملاقيح            |
| 11.                        | ـ نَهَى النبي ﷺ عن ثمن الكلب، وإن جاء يطلب ثمن الكلب |
| ۸۶۱، ۱۸۰، ۱۲۲،<br>۸۶۲، ۱۳۳ | ـ وأما خالد فقد احتبس أدراعَه وأعتاده في سبيل الله   |
| ***                        | _ وَقَفَ عمر سواد العراق                             |
| 108                        | _ وَقَفَ الأرقم بن أبي الأرقم داره على الصفا         |





| الصفحة   | العَلَم                               |
|----------|---------------------------------------|
| 444      | ـ ابن النديم                          |
| 745      | ـ ابن الصلاح                          |
| 117      | _ ابن القاسم                          |
| Y0.      | _ ابن البنَّا                         |
| 19.      | _ ابن الهُمام                         |
| ١٨٣      | ـ ابن بطوطة                           |
| ۸۲۱، ۲۰۲ | ـ ابن تيمية                           |
| 4.4      | _ابن حجر                              |
| 109,90   | _ ابن حزم                             |
| 410      | ـ ابن دقيق العيد<br>ــ ابن دقيق العيد |
| 110      | ـ ابن رشد                             |
| 178      | _ ابن الرفعة                          |
| 744      | ـ ابن الزاغوني                        |
| 177      | ۔<br>۔ ابن عابدین                     |
| 1        | ـ ابن عباس                            |
| 177 .1.8 | ــ ابن قدامة                          |

| الصفحة     | <br>العَلَم               |
|------------|---------------------------|
| 78         | ـ ابن نُجيم               |
| 100        | ـ أبو بكر الحميدي         |
| ***        | ـ أبو جعفر الهنداوي       |
| 174        | ـ أبو حامد الإسفراييني    |
| 77         | ـ أبو حنيفة               |
| 118        | ـ أبو ذر الغفاري          |
| ***        | ــ أبو السعود             |
| 440        | ـ أبو شجاع                |
| ٣١         | ـ أبو طلحة                |
| ***        | - أبو الليث السمرقندي     |
| 1.4        | ـ أبو مسعود الأنصاري      |
| 444        | ــ أبو منصور الأزهري      |
| ۳۳         | ــ أبو هريرة              |
| 144        | ـ أبو يوسف                |
| <b>747</b> | ـ أحمد باشا تيمور         |
| 440        | ۔ أحمد زكي باشا           |
| 108        | ـ الأرقم بن أبي الأرقم    |
| 179        | ـ أم معقل الأسدية         |
| <b>*</b> 1 | _ أنس بن مالك الأنصاري    |
| 144        | ـ الأنصاري (من أصحاب زفر) |

| العَلَم           |
|-------------------|
| ـ البجيرمي        |
| _ البخاري         |
| _ البهوتي         |
| _ البيجوري        |
| _ البيهقي         |
| _ جابر بن عبدالله |
| ـ الجمل           |
| _ الحارثي         |
| _الحاكم بأمر الله |
| ـ الحسن البصري    |
| _ حسن حسني باشا   |
| ـ الحصكفي         |
| ـ الحطَّاب        |
| ـ خالد بن الوليد  |
| ـ الخديوي إسماعيل |
| _ الخرقي          |
| ـ الخصَّاف        |
| _ الخلال          |
| _ خليل            |
| _ الدُّريني       |
|                   |

| الصفحة     | العَلَم                     |
|------------|-----------------------------|
| ٧٤         | ـ الدُّسوقي (ابن عرفة)      |
| 1.9        | ـ رافع بن خديج              |
| 197        | _ الرَّملي                  |
| 108        | ــ الزبير بن العوام         |
| 190        | ـ زُفَر                     |
| 198        | ـ الزركشي (محمد بن بهادر)   |
| 194        | ـ الزركشي (محمد بن عبدالله) |
| 444        | ـ الزَّيلعي                 |
| ***        | ـ سالم السنهوري             |
| 177 . 171  | ـ السبكي                    |
| 117        | ـ سحنون                     |
| 107        | ـ سعد بن أبي وقاص           |
| **         | ً ـ الشافعي                 |
| 440        | ـ الشرواني                  |
| 113        | _ الشوكاني                  |
| 188        | ـ الشيرازي                  |
| 101        | _ الطرابلسي                 |
| , 111      | _ عائشة                     |
| 797        | _عارف حكمت                  |
| <b>*</b> A | _ عبدالله بن عمر            |

| الصفحة    |   | العَلَم            |
|-----------|---|--------------------|
| 417       |   | _ العبادي          |
| 441       |   | _ العدوي           |
| 14.       |   | _ علقمة            |
| ۲۸۳       |   | _علي الأجهوري      |
| ۲۳۸       |   | ـ عثمان بن عفان    |
| 100       |   | _ علي بن أبي طالب  |
| 790       |   | _ علي باشا إبراهيم |
| ٣٨        |   | _ عمر بن الخطَّاب  |
| 140       |   | _ العيني           |
| 4.4       |   | _ الغزالي          |
| 101       | , | _ قاضيخان          |
| ۸٥        |   | _ القَرافي         |
| ١٦٧       |   | _ الكاساني         |
| <b>VT</b> |   | _ اللقاني          |
| 177       |   | ـ الماوردي         |
| 1         |   | _ مجاهد            |
| 178       |   | _ محمد أبو زهرة    |
| 117       |   | _ محمد بن الحسن    |
| ***       |   | _ محمد بن سلمة     |
| *17       |   | ـ مصلح الدين       |
|           |   |                    |

| العَلَم            | الصفحة     |
|--------------------|------------|
| ـ المنقور          | <b>YA•</b> |
| ـ النسائي          | 140        |
| ـ نصر بن يحبي      | YVA        |
| ـ نور الدين الشهيد | 414        |
| ـ نور الدين عتر    | <b>Y7Y</b> |
| ـ النووي           | ٣٤         |
| ـ الولوالجي        | ٤٠٨        |
| ـ وهبة الزحيلي     | AA         |
| ـ ياقوت الحموي     | 444        |





| الصفحة        | الكلمة           | الصفحة  | الكلمة       |
|---------------|------------------|---------|--------------|
| ۲۷۰ ، ۲۳۰     | الرِّباط         | ٨٥      | الابتكار     |
| 440           | الربع            | 727     | أراضي الحَوز |
| 89            | الزاوية          | 777     | الإرصاد      |
| ۸١            | الشُّفل          | 808     | الأسهم       |
| 90            | الاسم التجاري    | 707     | الإقطاعات    |
| 191           | صاحب البحر       | 77      | بُخ بُخ      |
| 191           | شرنبلالية        | 14.     | بدنة         |
| ۳۰۱، ۱۹۲، ۲۰۱ | صاحب المحيط      | ۳۱      | بَيرُحاء     |
| ١٣٨           | السَّندات        | ۸۱      | التعلِّي     |
| 727           | الصَندل          | ٤٩      | التكيَّة     |
| 337           | الطرفاء          | 779     | جائز التصرف  |
| ٦٧            | العقار           | ۸۱      | حق المرور    |
|               |                  | 8 2 2 7 | حبل الحبلة   |
| 90            | العلامة التجارية | ٤٥٤     | الحصة        |
| 111           | القيراط          | 1.1     | الجر         |
| ٦٧            | القيمي           | 191     | الخانية      |
| 7 8 7         | الكافور          | 194     | الخلاصة      |
| 171           | الكلب المعلَّم   | ۲۳۱،۷٦  | الخلوُّ      |

| الصفحة | الكلمة   | الصفحة | الكلمة    |
|--------|----------|--------|-----------|
|        | ******   |        | 4001      |
| 1.1    | المعازف  | 74"    | المال     |
| 888    | الملاقيح | 17     | المتقوم   |
| 191    | المنح    | ٦٧     | المثلي    |
| 1 1 1  | المنقول  | 233    | المَجَر   |
| 271    | المهايأة | - 11   | المجرى    |
| 7 2 7  | الندُّ   | ۳۸۱    | المستحَقُ |
| 197    | النهر    | ۸۱     | المسيل    |
| 14.    | وَيْلَكَ | 797    | المشاع    |
|        |          | 254    | المضامين  |





#### أ\_الكتب العامة والتخصصيّة:

- ١ ـ الاتصالات والمواصلات: في الحضارة الإسلامية، يوسف أحمد الشيراوي، طباعة رياض
   الزين للكتب والنشر، بيروت، ط١، ١٤١٢ه/ ١٩٩٢م.
- ٢ \_ أحكام الأوقاف: أحمد بن عمر الشيباني المعروف بالخصّاف، دار الكتب العلمية، بيروت،
   ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.
  - ٣\_ أحكام الوقف: في الشريعة الإسلامية، محمد الكبيسي، بغداد، ١٩٧٧م، د. ط، د. ن.
- ٤ \_ أحكام الوقف: في الفقه والقانون، د. محمد سراج، طباعة سعد سماك للنسخ والطباعة،
   القاهرة، د. ط، ١٤١٢ه/ ١٩٩٣م.
- و\_أحكام الأسواق المالية: (الأسهم والسندات) ضوابط الانتفاع بها في الفقه الإسلامي، د. محمد
   صبري هارون، دار النفائس، الأردن، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.
- ٦ ـ الأحوال الشخصية: (الأهلية، الوصية، الوقف، التركات)، د. أحمد الحجي الكردي، منشورات جامعة دمشق، ط٧، ١٣٢١ه/ ٢٠٠١م.
- ٧ ـ إحياء علوم الدين: أبو حامد الغزالي، تحقيق: صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م،
- ٨-الاختيار: لتعليل المختار، عبدالله بن محمود بن مودود الموصللي الحنفي، دار المعرفة،
   بيروت، د. ط، د. ن.
- ٩ ـ الأدلة الرضية: متن الدرر البهية، في المسائل الفقهية، محمد بن علي بن محمد الشوكاني،
   تحقيق: محمد بن صبحي حلاق، دار الندى، بيروت، ط١ ، ١٤١٣هـ.
- ١٠ \_ أسد الغابة: في معرفة الصحابة، عز الدين بن الأثير، أبو الحسن على بن محمد الجزري،

ت ٣٠٠هـ، تحقيق: علي بن محمد معوَّض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.

- ۱۱ ـ الاستذكار: أبو عمر يوسف بن عبدالله بن عبد البر القرطبي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، د. ط.
- ١٢ ـ الاستيعاب: في معرفة الأصحاب، يـوسف بن عبد البر، دار الجيل، بيـروت، ط١،
   ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- ١٣ ـ الإسعاف: في أحكام الأوقاف، إبراهيم بن موسى بن علي الطرابلسي الحنفي، دار الرائد
   العربي، بيروت، د. ط، ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.
- 14 الأسهم والسندات: وأحكامها في الفقه الإسلامي، د. أحمد بن محمد الخليل، دار ابن الجوزي، السعودية، الرياض، د. ط، ١٤٢٤ه.
- ١٥ الأسهم والسندات: عبد العزيز الخياط، وزارة الأوقاف والشؤون والمقدسات الإسلامية، عمان ١٤٠٩ه/ ١٩٨٩م.
- ١٦ إسهام الوقف: في العمل الأهلي والتنمية الاجتماعية، فؤاد عبدالله العمر، الأمانة العامة
   للأوقاف، الكويت، ط١، ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م.
- ۱۷ ـ أسنى المطالب: شرح روضة الطالب، زكريا بن محمد الأنصاري، دار الكتاب الإسلام،
   د. ط، د. ت.
  - ١٨ ـ الأشباه والنظائر: السيوطي، المكتبة التجارية، القاهرة، ١٣٥٩هـ.
  - ١٩ اشتراكية الإسلام: مصطفى السباعي، الدار القومية للطباعة والنشر، ط١، ٢٠٠٠م.
  - ٢٠ ـ الإصابة: في تمييز الصحابة، ابن حجر العسقلاني، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ.
    - ٢١ إعلاء السنن: التهانوي، دار العلوم الإسلامية، باكستان، د. ط، د. ت.
- ٢٢ الأعلام: قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمتعربين والمستشرقين، خير
   الدين الزركلي، ط٣، بيروت ١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م.
- ٢٣ إعلام الأنام: شرح بلوغ المرام من أحاديث الأحكام، أ. د. نور الدين عتر، مكتبة دار الفرفور ومكتبة دار اليمامة، دمشق، ط٧، د. ت.

- ٢٤ ـ الإقداع: الخطيب الشربيني، ومعه حاشية البجيرمي، دار المعرفة، بيروت، د. ط،
   ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.
  - ٢٥ ـ الأم: محمد بن إدريس الشافعي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٣٩٣ ه.
- ٢٦ \_ الأموال التي يصح وقفها: وكيفية صرفها، د. وهبة الزحيلي، دار المكتبي، دمشق، ط١، ١٠ \_ ١٤١٨ هـ/ ١٩٩٧م.
- ۲۷ ـ الأمة المسلمة: ماجد عرسان الكيلاني، العصر الحديث للنشر والتوزيع، ط٢،
   ۱۹۹۲م.
- ٢٨ ـ الإنصاف: في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد، تأليف: علاء الدين على ابن سليمان المرداوي، تحقيق: محمد حسين إسماعيل، دار الكتب العلمية، بيروت، ودار إحياء التراث العربي، ١٩٩٧م.
- 79 ـ الأوراق النقدية: في الاقتصاد الإسلامي، د. أحمد حسن، دار الفكر، دمشق، ط٢، ٢٩ ـ الأوراق النقدية:
- ٣٠\_ أوقاف المسلمين: في بيروت في العهد العثماني، حسان حلاًق، المركز الإسلامي للإعلام والإنماء، بيروت، ط١، ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
- ٣١ \_ الأوقاف والحياة الاقتصادية: في مصر في العهد العثماني، الهيئة العلمية المصرية للكتب، القاهرة، د. ط، ١٤١١ه/ ١٩٩١م.
- ٣٧ \_ الأوقاف والسياسة: في مصر، إبراهيم غانم البيومي، دار الشرق، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- ٣٣ \_ الأوقاف والحياة الاجتماعية: في مصر، محمد أمين (٦٤٨ ـ ٩٢٣ هـ/ ١٢٥٠ ـ ١٥١٧م)، دار النهضة العربية، القاهرة، د. ت، د. ط.
- ٣٤ الأوقاف فقها واقتصاداً: د. رفيق يونس المصري، دار المكتبي، دمشق، ط١، ١٩٩٩م.
- ٣٥ \_ الأوقاف الخيرية: داعم أساسي لموارد الجمعيات، د. يحيى اليحيى، د. ت، د. ط.
- ٣٦ \_ الأوقاف والحياة الاقتصادية: في مصر (في العهد العثماني)، د. محمد عفيفي، سلسلة تاريخ المصريين، العدد ٢٤٤، الهيئة العامة للكتاب، ١٩٩١م.

- ٣٧ ـ البحر الرائق: ابن نجيم: شرح كنز الدقائق، زين الدين بن نجيم الحنفي، دار المعرفة، بيروت، ط٣، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ٣٨ ـ البحر الزخار: الجامع لمذاهب علماء الأمصار، أحمد بن عبيد المرتضى، دار الكتاب الإسلامي، د. ت، د. ط.
- ٣٩ ـ البحر المحيط: بدر الدين محمد بن بهادر عبدالله الزركشي الشافعي، حققته: لجنة من الأزهر، دار الكتبي، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٤٠ بدائع الصنائع: في ترتيب الشرائع، علاء الدين الكاساني، تحقيق: درويش، دار إحياء التراث العربى، بيروت ط١، ١٩٩٧م.
  - ٤١ ـ بداية المجتهد: ابن رشد الحفيد، مطبعة الاستقامة، مصر، د. ت، د. ط.
- ٤٢ ـ البداية والنهاية: إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق: أحمد عبد الوهاب فتيخ، دار
   الحديث، القاهرة، ط٥، ١٤١٨ه/ ١٩٩٨م.
- ٤٣ ـ البدر الطالع: بمحاسن من بعد القرن السابع، محمد بن علي الشوكاني ٧٩٤ه، طبع دار إحياء الكتب العربية، ط١، القاهرة ١٣٧٧ه/ ١٩٥٨م.
- ٤٤ البديل الإسلامي: للفوائد الربوية المصرفية، د. عاشور عبد الجواد، دار النهضة العربية،
   إيداع، ١٩٩٠م.
- ١٤٠٥ البرق اللمّاع: فيما في المغني من اتفاق وافتراق واجتماع، لابن قدامة المقدسي ٦٣٠ه،
   إعداد: عبدالله البارودي، دار الجنان، بيروت، ط١، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- ٤٦ ـ بلغة السالك: لأقرب المسالك، أحمد الصاوي، تحقيق: محمد عبد السلام شاهين، دار
   الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥ه/ ١٩٩٥م.
- ٤٧ ـ البناية: شرح الهداية، أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٤١١هـ/ ١٩٩٠م.
- ٤٨ البيوع الشائعة: وأثر ضوابط المبيع على شرعيتها، د. محمد توفيق رمضان البوطي، دار
   الفكر، دمشق، ط٥، ١٤٣٠ه/ ٢٠٠٩م.

- **29 ـ تاج العروس**: من جواهر القاموس، محمد مرتضى الزبيدي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، د. ت، د. ط.
- ٥ التاج المذهب: لأحكام المذهب، أحمد بن قاسم العنسي الصنعاني، مكتبة اليمن، د. ت، د. ط.
- ٥١ \_ التاج والإكليل: الموَّاق، مطبوع بهامش مواهب الجليل، تحقيق: زكريا عمران، دار عالم الكتب السعودية، طبعة خاصة، ١٤٢٣ه/ ٢٠٠٣م.
- ٢٥ ـ تاريخ الجزائر الثقافي: (١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م) أبو القاسم سعد الله، دار الغرب الإسلامي،
   بيروت، ط١، ١٤١٨هـ/ ١٩٩٨م.
- ٣٥ ـ تبيين الحقائق: شرح كنز الدقائق، تأليف: فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي، دار المعرفة،
   بيروت، ط١، أُعيد طبعه بالأوفست عن المطبعة الأميرية ببولاق، مصر، ١٣١٣هـ.
  - ٥٥ \_ تحفة المحتاج: بشرح المنهاج، الهيتمي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦ه.
- **٥٥ \_ تحفة الأحوذي:** محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، دار الكتب العلمية، بير وت، د. ت، د. ط.
- ٥ تحفة الفقهاء: السمرقندي، تحقيق: محمد الكتاني، دار الفكر، دمشق، د. ت، د. ط.
- ٧٥ ـ التحقيق في أحاديث الخلاف: عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي، أبو الفرج،
   تحقيق: سعد عبد الحميد محمد السعدني، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥ه.
- ٥٨ ـ تذكرة الحفاظ: الإمام أبو عبدالله شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي ٧٤٨ه، تصوير
   إحياء التراث العربي عن طبعة وزارة المعارف الحكومية بالهند، د. ت.
- ٩٥ ـ تلخيص الحبير: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني، تحقيق: عبدالله هاشم
   العياني المدني، مدينة النشر، المدينة المنورة، د. ط، ١٣٨٤ه/ ١٩٦٤م.
- ٦٠ \_ التفريع: أبو القاسم ابن الجلاب، تحقيق: حسين الدهماني، دار الغرب الإسلامي، بيروت،
   ط١، ١٤١٧ه/ ١٩٩٧م.
- ٦١ \_ تقريب التهذيب: ابن حجر أحمد بن علي، دار الرشيد، دمشق، ط١، ١٤٠٦ه/ ١٩٨٦م.

- ٦٢ ـ التكافل الاجتماعي في الإسلام: عبدالله ناصح علوان، دار السلام، القاهرة، د. ط،
   ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٩م.
- ٦٣ ـ التكافل الاجتماعي في الإسلام: الشيخ محمد أبو زهرة، مجمع البحوث الإسلامية، ط٢،
   ١٩٧١م.
- 75 تنقيح الفتاوى الحامدية: محمد أمين الشهير بـ (ابن عـابدين)، دار المعرفة، بيروت، د. ت. د. ط.
- ٦٥ ـ تنقيح تحقيق أحاديث التعليق: ابن عبد الهادي الحنبلي، تحقيق: أيمن صالح شعبان، دار
   الكتب العلمية، بيروت، د. ت، د. ط.
- ٦٦ التنمية في الإسلام: إبراهيم العسل، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، بيروت، ط١،
   ١٩٩٢م.
- ٦٧ تهذيب الأسماء واللغات: الحافظ أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي ٦٧٦ه،
   طبع إدارة الطباعة المنيرية بمصر، تصوير دار الكتب العلمية، بيروت د. ط، د. ت.
- ٦٨ الجامع لأحكام القرآن: أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، تحقيق: عرفان
   العشا وصدقي جميل، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- ٦٩ ـ جامع الأصول: في أحاديث الرسول، المبارك محمد بن أحمد بن الأثير الجزري، دار
   الفكر، بيروت، تحقيق: د. الأرناؤوط، ط٢، ١٩٨٣م.
- ٧٠ جامع الأمهات: جمال الدين ابن الحاجب المالكي (٥٧٠ \_ ٦٤٦) ه، تحقيق: الأخضر الأخضري، دار اليمامة، دمشق وبيروت، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.
  - ٧١ ـ جامع العلوم والحكم: ابن رجب الحنبلي، دار الخير، دمشق، د. ت، د. ط.
- ٧٢ جواهر الإكليل: صالح الأزهري، تحقيق الطيب الهوازلي، المكتبة العصرية، بيروت،
   ط١، ١٤٢١ه/ ٢٠٠٠م.
  - ٧٣ ـ الجواهر المضيئة: عبد القادر أبو الوفا، دار الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٣هـ.
    - ٧٤ الجوهرة النيرة: محمد بن علي العبادي، المطبعة الخيرية، د. ت، د. ط.

- ٧٥\_ حاشية إعانة الطالبين: على حلِّ ألفاظ المعين، عثمان شطا الدمياطي، تحقيق: محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
  - ٧٦ ـ حاشية البجيرمي: على الخطيب، دار المعرفة، بيروت، د. ط، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
- ٧٧ حاشية البيجوري: على شرح ابن القاسم، تحقيق: عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٧٨ ـ حاشية الخرشي: على مختصر خليل، أبو عبدالله محمد بن عبدالله الخرشي، دار الفكر، د. ت. د. ط.
- ٧٧ ـ حاشية الدسوقي: على الشرح الكبير، محمد بن عرفة الدسوقي، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٩٨م.
- ٨٠ حاشية الرشيدي: على نهاية المحتاج، مطبوع بهامش نهاية المحتاج للرملي، المكتبة الإسلامية، لصاحبها: رياض الشيخ، د. ت، د. ط.
- ٨١ حاشية الشبراملسي: على نهاية المحتاج، مطبوع بهامش نهاية المحتاج للرملي، المكتبة
   الإسلامية، لصاحبها: رياض الشيخ، د. ت، د. ط.
- ٨٢ حاشية الشرواني: على تحفة المحتاج بشرح المنهاج، ضبطه وصححه الشيخ عبد العزيز
   الخالدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦ه/ ١٩٩٦م.
- ٨٣ ـ حاشية العبادي: على تحفة المحتاج بشرح المنهاج، ضبطه وصححه الشيخ عبد العزيز الخالدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م.
  - ٨٤ ـ حاشية العدوي: علي الصعيدي العدوي، دار الفكر، بيروت، د. ت، د. ط.
- ٥٥ \_ حاشيتا قليوبي وعميرة: على تحفة المحتاج، أحمد سلامة القليوبي وأحمد البرلسي عميرة، دار إحياء الكتب العربية، د. ت، د. ط.
- ٨٦ حاضر العالم الإسلامي: شكيب أرسلان، تأليف لوثر وسب ستووارد، دار الفكر، ط٤ 19٧٢ م نقله إلى العربية عجاج نويهض.
- ٨٧ ـ الحاوي الكبير: الماوردي، تحقيق: على معوَّض وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.

- ٨٨ الحُجَّة: على أهل المدينة، محمد بن الحسن الشيباني، تحقيق: مهدي الكيلاني، عالم
   الكتب، بيروت، د. ط، ١٣٨٩ه/ ١٩٦٩م، عن مطبعة المعارف الشرقية بالهند.
- ٨٩ ـ الحركة الإسلامية: ومسألة التغيير، راشد الغنوشي، مركز دراسات الوحدة العربية، ط١،
   ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- ٩ الحضارة الإسلامية: عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٨ه/ ١٩٩٨م.
- ٩١ ـ الحق: ومدى سلطان الدولة في تقييده، الدكتور: فتحي الدريني، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٩٧٧م.
- 97 ـ حكم الإسلام في شهادات الاستثمار: وصناديق التوفير وودائع البنوك، عبد الرحمن زعيتر، دار الحسن، د. ت. د. ط.
- 97 حلية الأولياء: وطبقات الأصفياء، الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني ٤٣٠ه، تصوير عن مطبعة السعادة بمصر ١٣٥٠ه/ ١٩٣٢م.
  - ٩٤ ـ خاتم النبيين: محمد أبو زهرة، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، د. ت، د. ط.
- ٩٥ ـ خزائن الكتب القديمة: في العراق، كوركيس عـوّاد، دار الرائد العربي، بيروت، ط٢،
   ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- 97 الخلاصة: خلاصة تهذيب الكمال من أسماء الرجال، الحافظ صفي الدين أحمد بن عبدالله الخزرجي الأنصاري 9۲۳ هـ، مطبعة الفجالة الجديدة بمصر، نشر مكتبة القاهرة، د. ت، د. ط.
- ۹۷ ـ دراسة في العمران الحضاري: (مدينة صيدا) من خلال وثائق محكمتها الشرعية، (مدينة صيدا) (۱۸۱۸ ـ ۱۸۰۰م)، غسان منير سنو، الدار العربية للعلوم، بيروت، ط١، ١٤٠٨ه/ مير ١٤٠٨م.
- ٩٨ دراسات في الكتب والمكتبات الإسلامية: (المكتبة المملوكية) عبد اللطيف إبراهيم،
   القاهرة، ١٣٨٢ه/ ١٩٦٢م، د. ط.

- 99 ـ دراسات تاريخية في الملكية والوقف والجباية: ناصر الدين سعيدوني، دار الغرب الإسلامية، بيروت، ط١، ١٤٢١ه/ ٢٠٠١م.
- ١٠٠ \_ دراسات في تاريخ التربية عند المسلمين: محمد منير سعد الدين، دار بيروت المحروسة، بيروت ط١، ١٩٩٨م.
- ١٠١ ـ درر الحكام: شرح غرر الأحكام، محمد بن فرموزا (منلا خسرو)، دار إحياء الكتب العربية،
   د. ت، د. ط.
- ١٠٢ ـ الدرر الكامنة: في أعيان المئة الثامنة، شهاب الدين أحمد بن حجر العسقلاني ت٢٥٨ه، تحقيق: محمد سيد جاد المولى، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٩٦٧م.
- ۱۰۳ ـ الدر المختار: شرح تنوير الأبصار، محمد الحصكفي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط: ۱۹۹۸م.
- ١٠٤ ـ الدراية: في تخريج أحاديث الهداية، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني أبو الفضل،
   تحقيق: عبدالله هاشم اليماني المدني، دار المعرفة، بيروت، د. ت، د. ط.
- 100 ـ دليل الرفاق: على شمس الاتفاق، ماء العينيين بن محمد بن فاضل بن مامين، تحمد المرفاق: على شمس الاتفاق، ماء العينيين بن محمد بن فاضل بن مامين، المحرب والإسلامي المغرب والإمارات، صندوق: إحياء التراث الإسلامي (المغرب والإمارات) د. ت، د. ط.
- ١٠٦ ـ دور الوقف: في المجتمعات الإسلامية المعاصرة، د. محمد الأرناؤوط، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ١٠٧ ـ الديباج المذهب: في معرفة أعيان علماء المذهب، القاضي برهان الدين إبراهيم بن علي ابن فرحون اليعمري، مصر، ط١، ١٣١٥ه.
- ١٠٨ ـ الذخيرة: شهاب الدين القرافي، تحقيق: محمد بو خبزة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٩٩٤م.
- ۱۰۹ ـ الذيل على طبقات الحنابلة: الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب ٢٣٦هـ ٥٦٥ه، تحقيق عبد الرحمن العثيمين، مكتبة العبيكان، الرياض، ط١، ١٤٢٥هـ/ ٢٠٠٥م.

- ١١ الرّبا والقرض: في الفقه الإسلامي (دراسة مقارنة بالأوضاع الاقتصادية المعاصرة) د. عبد الهادي أبو سريع) كلية الشريعة والقانون، جامعة الأزهر، دار الاعتصام، د. ط، ١٩٨٥م.
- ١١١ ـ الرِّبا: ومواجهة تحديات العصر، د. خديجة النبراوي، دار النهار، القاهرة، ١٩٩٨م.
- ۱۱۲ ـ رحلة ابن بطوطة: ابن بطوطة، شرحه وكتب حواشيه: طلال حرب، دار الكتب العلمية، بيروت، د. ت، د. ط.
- ۱۱۳ ـ ردُّ المحتار: على الدُّر المختار، محمد أمين (ابن عابدين) تحقيق: محمد صبحي حلاق وعامر حسين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٨م.
- ١١٤ رؤية اجتهادية: في المسائل الفقهية المعاصرة للوقف، د. وهبة الزحيلي، دار المكتب،
   دمشق، ط١، ١٤١٨ه/ ١٩٩٧م،
- ١١٥ ـ روضة الطالبين: وعمدة المفتين، يحيى بن شرف النووي، إشراف: زهير الشاويش،
   المكتب الإسلامي، بيروت، ط٢، ١٤٠٥ه/ ١٩٨٥م.
- ١١٦ الروضة البهية: في شرح اللمعة الدمشقية، زين الدين بن علي العاملي الجيعي، دار العالم
   الإسلامي، بيروت، د. ت، د. ط.
- ۱۱۷ ـ الروض المربع: بشرح زاد المستقنع، منصور بن يونس البهوتي، تحقيق: محمد عبد الرحمن عوض، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ٥٠٥ هـ/ ١٩٨٥م.
- ۱۱۸ ـ سبل السلام: شرح بلوغ المرام، محمد بن إسماعيل اليمني الصنعاني، تحقيق: زمرلي وإبراهيم الجمل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط۱، ۱٤۱۸هـ/ ۱۹۹۸م.
- ۱۱۹ ـ سنن ابن ماجة: محمد بن يزيد القزويني، تحقيق: بشار معروف، دار الجيل، بيروت، ط۱، ۱٤۱۸ه/ ۱۹۹۸م.
- ١٢٠ ـ سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، تحقيق: عزت عبيد الدعاس
   وعادل السيد، دار ابن حزم، بيروت، ط١، ١٩٩٧م.
- ۱۲۱ ـ سنن الترمذي: أبو عيسى بن سورة، تحقيق: مصطفى الذهبي، دار الحديث، القاهرة، ط۱، ۱۹۹۹م.

- ۱۲۲ ـ سنن الدارقطني: على بن عمر الدارقطني، علَّق عليه: مجدي بن منصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٦م.
- ١٢٣ ـ السنن الكبرى: أحمد بن الحسين بن على البيهقي، دار المعرفة، بيروت، د. ت، د. ط.
- 174 ـ سنن النسائي: بشرح السيوطي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث الإسلامي، دار المعرفة، بيروت، ط٢، ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
- 170 ـ السياسات المالية: دورها وضوابطها في الاقتصاد الإسلامي، د. منذر القحف، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.
- ۱۲٦ ـ سير أعلام النبلاء: الذهبي، تحقيق: شعيب أرناؤوط، دار الرسالة، بيروت، ط١، ١٢٥ ـ سير أعلام النبلاء: الذهبي، تحقيق:
- ۱۲۷ \_ السير الكبير: محمد بن الحسن الشيباني، تحقيق: محمد إسماعيل، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٧ه.
- ۱۲۸ ـ السيل الجرّار: المتدفق على حدائق الأزهار، الشوكاني، تحقيق: محمد حلاق، دار ابن كثير، دمشق، ط١، ١٤٢١ه.
- 174 \_ شجرة النور الزكية: العلامة محمد بن محمد مخلوف، تصوير بالأوفست عن الطبعة الأولى، القاهرة 1729هـ.
- ١٣٠ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب: عبد الحي ابن العماد الحنبلي، دار الفكر، طبعة القدسى، القاهرة، ١٣٥٠ه.
- 1٣١ شرائع الإسلام: في مسائل الحلال والحرام، جعفر بن الحسن الهذلي (المحقق: المحلي) مؤسسة مطبوعات إسماعيليان، د. ت، د. ط.
- ۱۳۲ ـ شرح البهجة: زكريا بن محمد بن زكريا الأنصاري، على البهجة لزين الدين الوردي، المطبعة الميمنية، د. ت، د. ط.
  - ۱۳۳ ـ شرح منح الجليل: عليش، دار الفكر، بيروت، ط١، د. ت.
- ١٣٤ ـ شرح سنن ابن ماجة: عبد الرحمن بن أبي بكر أبو الفضل السيوطي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة المطبوعات، حلب، ط٢، ١٤٠٦هـ/ ١٩٩٦م.

- ۱۳۰ ـ الشرح الصغير: محمد بن أحمد الدردير، تحقيق: محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
  - ١٣٦ ـ الشرح الكبير: محمد بن أحمد الدردير، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٩٨م.
- ۱۳۷ شرح معاني الآثار: أحمد بن سلامة الطحاوي، تحقيق: محمد زهري النجار، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٣٩٩ه.
- ۱۳۸ ـ شرح النووي على صحيح مسلم: يحيى بـن شرف النووي، دار إحياء التراث العربي، ط٢، ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.
- ۱۳۹ ـ شرح منتهى الإرادات: المسمى (دقائق أولي النهى بشرح المنتهى) منصور بـن يونس البهوتي، تحقيق: عبدالله تركي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١ه/ ٢٠٠٠م.
- 14 شرح المزركشي على مختصر المخرقي: عبدالله الزركشي، مكتبة العبيكان، الرياض، تحقيق: عبدالله الجبريني، ط١، ١٤١٣ه/ ١٩٩٣م.
- 181 شرح اللكنوي على الهداية: تحقيق: نعيم أحمد، منشورات: إدارة القرآن والعلوم الإسلامية، كراتشى، باكستان، ط١، ١٤١٧ه.
- 187 ـ الشركات في الشريعة الإسلامية: عبد العزيز الخياط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط، المدركات في الشريعة الإسلامية: عبد العزيز الخياط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط،
  - ١٤٣ الشركات: د. سميحة القليوبي، دار النهضة العربية، طبع سنة ١٩٨٣م.
  - ١٤٤ ـ الشركات: الشيخ: علي الخفيف، معهد الدراسات العربية، القاهرة، ١٩٦٢م.
- 140 شركة المساهمة: في النظام السعودي، دراسة مقارنة بالفقه الإسلامي، محمد صالح، ط١، ١٩٤٩م.
- 187 شعب الإيمان: أبو بكر أحمد بن الحسن البيهقي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠ه.
- ۱٤۷ ـ شمس العرب تسطع على الغرب: زيغريد هونكيه، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٨، ١٩٩٣ م.

- 12.۸ ـ صحيح البخاري: تحقيق: د. مصطفى البغا، دار العلوم الإنسانية، دمشق، ط٢، ١٤١٣ه/ ١٤٨ ـ محيح البخاري.
- 129 \_ صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، د. ت، د. ط.
- 10 \_ صناعة الكتاب المخطوط: عند المسلمين، د. عبد الفتاح غنيمة، دار الفنون العلمية، الإسكندرية، د. ط، ١٩٩٤م.
  - ١٥١ ـ الضوء اللامع: السخاوي، مكتبة القدسي، القاهرة، ١٣٥٣ه، د. ط.
- 107 \_ ضوابط المصلحة: في الشريعة الإسلامية، د. محمد سعيد رمضان البوطي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٤، ٢٠٨٢ه/ ١٩٨٢م.
- 10٣ \_ طبقات الحنابلة: القاضي أبو الحسين، محمد بن أبي يعلى الفراء الحنبلي ٥٢٦هـ، تحقيق: محمد حامد الفقي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٣٧١هـ/ ١٩٥٢م.
  - ١٥٤ \_ طبقات الحنفية: عبد القادر أبو الوفا، الرسالة، ط٢، ١٤١٣ه.
- 100 \_ الطبقات السنية: في تراجم الحنفية، تقي الدين بن عبد القادر التميمي الدار الغزي ١٠٠٥ه، تحقيق عبد الفتاح الحلو، طبع المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة ١٣٩٠ه/ ١٣٩٠م.
- 107 \_ طبقات الشافعية: أبو بكر بن أحمد قاضي شهبة، تحقيق: الحافظ عبد العليم خان، عالم الكتب، بيروت، ط١، ١٤٠٧ه/ ١٩٨٧م.
  - ١٥٧ ـ طبقات الشافعية الكبرى: التاج السبكى، مصر، ١٣٢٤ ه، د. ط.
  - ١٥٨ ـ طبقات الشافعية: الشيرازي، تحقيق: خليل الميس، دار القلم، بيروت، د. ت، د. ط.
- 109 \_ طبقات الشافعية: عبد الرحيم الإسنوي ٧٧٢ه، تحقيق كمال يوسف الحوت، دار الكتب العلمية، بيروت ط١، ١٤٠٧ه/ ١٩٨٧م.
- ۱٦٠ ـ الطبقات الكبرى: أبو عبدالله محمد بن سعد بن منيع البصري ٢٣٠ه، طبع دار صادر، بيروت، لبنان، ١٣٨٠ه/ ١٩٦٠م.

171 - العدة: شرح العمدة، في فقه الإمام أحمد بن حنبل، تأليف: بهاء الدين عبد الرحمن بن إبراهيم المقدسي، شركة الرياض للنشر والتوزيع، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٦م.

- ١٦٢ عمدة القاري: شرح صحيح البخاري، بدر اللدين محمود بن أحمد العيني، دار إحياء التراث، بيروت، د. ت، د. ط.
- ۱<mark>٦٣ ـ فتاوى ابن تيمية: (ال</mark>فتاوى الكبرى)، تقي الدين ابن تيمية، دار الكتب العلمية، بيروت، د. ط.
- 178 فتاوى ابن رشد: محمد بن أحمد بن رشد القرطبي المالكي ت٥٢٠هـ، تحقيق: المختار التليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.
  - ١٦٥ ـ الفتاوى الإسلامية: محمد شلتوت، دار الشروق، ط١٢، ١٩٨٤م.
- 177 ـ فتاوى الإمام النووي: المسمى (المنثورات وعيون المسائل المهمات) تحقيق: عبد القادر عطا، د. ت، د. ط.
  - ١٦٧ فتاوى الرملي: شهاب الدين أحمد بن أحمد الرملي، المكتبة الإسلامية، د. ت، د. ط.
- ۱۶۸ ـ الفتاوى الهندية: المسماة (الفتاوى العالمكيرية) جماعة من علماء الهند، وبهامشه: فتاوى قاضيخان، الفرغاني، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- 179 فتح الباري: بشرح صحيح البخاري، أحمد بن حجر العسقلاني، تحقيق: عبد العزيز عبدالله ابن باز، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١١ه/ ١٩٩١م.
- 1۷۰ فتح الرحيم: على فقه الإمام مالك، محمد بن أحمد الشنقيطي، تحقيق: أحمد بن عبد العزيز الحداد، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
  - ١٧١ ـ فتح العلي المالك: محمد عليش، دار المعرفة، بيروت، د. ت، د. ط.
- ۱۷۲ ـ الفتح المبين: في طبقات الأصوليين، الشيخ عبدالله مصطفى المراغي، ط٢، بيروت، ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.
- ۱۷۳ فتوحات الوهاب: بتوضيح شرح منهج الطلاب مختصر منهاج الطالبين للنووي، المعروف به (حاشية الجمل)، سليمان بن منصور العجيلي المصري الجمل، دار الفكر، د. ت، د. ط.

- 174 \_ الفروع: شمس الدين المقدسي، أبي عبدالله محمد بن مفلح، مراجعة: عبد الستار فرَّاج، عالم الكتب، بيروت، ط٤، ١٤٠٥ه/ ١٩٨٥م.
- 1۷0 \_ فضل الكلاب: على كثير ممن لبس الثياب، أبو بكر محمد بن خلف بن المرزبان، تحقيق: إبراهيم يوسف، دار الكتب المصرية، القاهرة، د. ت، د. ط.
- ۱۷٦ \_ الفقه الإسلامي المقارن: د. محمد فتحي الـدريني، منشورات جـامعة دمشق، ط٧، ١٤١٧ هـ/ ١٩٩٨م.
- ۱۷۷ ـ الفقه الإسلامي المقارن: د. حمزة حمزة، منشورات جامعة دمشق، د. ط، ١٤٢٣هـ/ ١٧٠٠م.
  - ١٧٨ ـ الفقه الإسلامي وأدلته: د. وهبة الزحيلي، دار الفكر، دمشق، ط٤، ١٤١٨ه.
- ۱۷۹ ـ فقه الإمام البخاري: د. محمد عبد القادر أبو فارس، دار الفرقان، عمان ـ الأردن، ط١، ١٧٩ ـ فقه الإمام البخاري.
  - ١٨٠ \_ الفقه الحنفي وأدلته: أسعد الصاغرجي، دار الكلم الطيب، دمشق، ط١، ١٤٢٠هـ.
- ۱۸۱ ـ فقه الإمام جعفر الصادق: محمد جواد مغنيَّة، دار الجود، بيروت، ط٤، ١٤٠٢هـ/
- ۱۸۲ \_ الفقه على المذاهب الخمسة: (الأربعة + الجعفرية)، محمد جواد مغنية، دار الجود، يروت، ط٧، ١٤٠٢ه/ ١٩٨٢م.
- ١٨٣ \_ فقه الزكاة: د. يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩٣م.
- 1A4 \_ فقه المعاوضات: د. أحمد الحجي الكردي، مطابع مؤسسة الوحدة، منشورات جامعة دمشق ١٩٨٢م.
  - ١٨٥ ـ الفوائد البهية: اللكنوي الهندي، دار الأرقم، بيروت، ط١، ١٤١٨ه.
- 1۸٦ ـ الفواكه العديدة: في المسائل المفيدة، أحمد بن محمد المنقور التميمي النجدي، منشورات المكتب الإسلامي، دمشق، بإشراف: زهير الشاويش، ط١، ١٣٨٠ه.
- ۱۸۷ \_ القاموس المحيط: محمد الفيروز أبادي، مؤسسة الحلبي وشركاه للنشر والتوزيع، القاهرة، د. ت. د. ط.

- ١٨٨ ـ القانون التجاري: د. علي جمال الدين، دار النهضة العربية، ١٩٩٠م، د. ط.
- ١٨٩ ـ القانون التجاري المصري: د. ثروت عبد الرحيم، دار النهضة العربية، د. ط، ١٩٨٤م.
  - ١٩٠ ـ القانون التجاري: د. أحمد محرز، دار النهضة العربية، ط١، ١٩٨٦/ ١٩٨٧م.
- ١٩١ ـ القرض المصرفي: دراسة تاريخية مقارنة بين الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي،
   د. محمد علي محمد أحمد البنا، درا الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٧ه/ ٢٠٠٦م.
  - ١٩٢ قضايا فقهية معاصرة: محمد برهان سنبهلي، دار القلم، دمشق، ط١، ١٩٨٨م.
- ۱۹۳ ـ قضايا فقهية معاصرة (۱): د. محمد سعيد رمضان البوطي، الفارابي، دمشق، ط٥،
- ۱۹۶ ـ قضايا فقهية معاصرة (۲): د. محمد سعيد رمضان البوطي، الفارابي، دمشق، ط١، ١٩٩٩ م.
- 190 ـ قواعد الأحكام: العزبن عبد السلام، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، د. ط، ١٣٨٨ه/ ١٩٦٨ م.
- ١٩٦ ـ الكافي: ابن قدامة، تحقيق: سعيد اللحام، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- ۱۹۷ ـ الكتاب المصنف: في الأحاديث والآثار، عبدالله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي، تحقيق: عامر العمري الأعظمي، الدار السلفية، بومباي، الهند، د. ت، د. ط.
- ۱۹۸ كشف المخدرات: والرياض المزهرات، شرح أخصر المختصرات، عبد الرحمن البعلي تا ۱۹۸ منشورات المؤسسة السعيدية، الرياض، صاحبها مهند السعيد، د. ت، د. ط.
- 199 ـ كفاية الأخيار: في حل غاية الاختصار، الحصني، دار الكتب العلمية ومطبعة عيسى البابي الحلبي، د. ت، د. ط.
- ٢٠٠ ـ الكنى والألقاب: تأليف الشيخ عباس القمّي، مؤسسة الوفا، بيروت، ط٢، ١٤٠٣ه/
   ١٩٨٣م.
- ٢٠١ ـ كنز العمال: في سنن الأقوال والأفعال، علاء الدين الهندي البرهان فوري، تحقيق: بكري حياني وصفوة السقا، منشورات مكتبة الـ تراث الإسلامي، حلب، ط١، ١٣٩٧هـ/ ١٩٩٧م، طبع المطبعة العربية، حلب.

- ٢٠٢ ـ اللباب: في شرح الكتاب، عبد الغني الغنيمي الميداني، المكتبة العلمية، بيروت، ١٩٩٣م.
- ٢٠٣ ـ لسان العرب: جمال الدين بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر، بيروت،
   ط٦، ١٩٩٧م.
- ٢٠٤ ـ مبادئ القانون التجاري: دراسة مقارنة، د. زهير كريم، دار الثقافة، عمان، ١٩٩٥م.
- ٢٠٥ ـ المبادئ القانونية: للشركات التجارية، د. سميحة القليوبي، ود. أحمد حسان الغندور،
   دار النهضة العربية، د. ت، د. ط.
- ٢٠٦ ـ المبسوط: شمس الأثمة السرخسي، دار المعرفة، بيروت، د. ط، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٦م.
- ۲۰۷ ـ مجمع الأنهر: شرح ملتقى الأبحر، داماد أفندي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ت. د. ط.
- ٢٠٨ ـ مجمع الزوائد: ومنبع الفوائد، نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الفكر، بيروت،
   د. ط، ١٤١٢هـ.
- **٢٠٩ ـ المجموع:** شرح المهذب، النووي، والتكملة بقلم: بخيت المطيعي، مكتبة الإرشاد، جدة، السعودية، د. ت، د. ط.
- ٢٦ ـ محاضرات في الوقف: محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة، ط٢، ١٣٩١ه/ ١٣٩١ م.
  - ٢١١ \_ المحلى: بالآثار، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، دار الفكر، د. ت، د. ط.
  - ٢١٢ ـ مختار الصحاح: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مطبعة الهند، د. ت، د. ط.
- ٢١٣ ـ مختصر تفسير ابن كثير: إسماعيل بن كثير الدمشقي، تحقيق: محمد علي الصابوني، دار الفكر، بيروت، د. ت، د. ط.
- ٢١٤ مختصر مباحث الوقف: محمد زيد الأبياني بك، مدرس الشريعة الإسلامية بمدرسة الحقوق الخديوية، مطبعة البوسفو بشارع عبد العزيز بمصر، ط١، ١٣٣٣ه/ ١٩١٤م.
- ٢١٥ ـ المدخل الفقهي: القواعـ د الكلية، والمؤيدات الشرعية، د. أحمد الحجي الكردي،
   منشورات: جامعة دمشق، ط٧، ١٤٢١ه/ ٢٠٠١م.

- ٢١٦ ـ المدونة الكبرى: مالك بـن أنس الأصبحي، روايـة سحنون التنوخي، تحقيق: أحمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٤م.
- ٢١٧ ـ المستدرك: على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، تحقيق: يموسف المرعشلي، دار المعرفة، بيروت، د. ت، د. ط.
- ٢١٨ ـ مسند الإمام أحمد بن حنبل: تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي،
   مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢١ه/ ٢٠٠١م.
- ٢١٩ مسند الدارمي: المعروف بـ: (سنن الدارمي) عبدالله بن بهرام الدارمي، تحقيق: حسين
   الداراني، دار المغني، الرياض، ودار ابن حزم، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٢٢ ـ مشكلة الفقر: وكيف عالجها الإسلام، د. يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
- ٢٢١ مطالب أولي النهى: في شرح غاية المنتهى، مصطفى بن سعد بن عبدة الرحيباني، المكتب الإسلامي، د. ت، د. ط.
- ٢٢٢ ـ معالم الإيمان: في معرفة أهل القيروان، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد الأنصاري الأسيدي الدباغ ت٦٩٦ه، علَّق عليه: عيسى التوخي، تحقيق: محمد ماضور، تونس، المكتبة العتيقة، د. ط، ١٩٨٧م.
- ٢٢٣ ـ المعاملات المالية المعاصرة: في ميزان الفقه الإسلامي، د. على أحمد السالوس، دار الاعتصام، ط٣، ١٩٩٢م.
- ٢٢٤ ـ المعاملات المالية المعاصرة: في الفقه الإسلامي، د. محمد عثمان شبير، دار النفائس، الأردن، ط٣، ١٩٩٩م.
- ٢٢٥ المعاملات المصرفية: ورأي الإسلام فيها، د. محمد عبدالله العربي، مجمع البحوث الإسلامية، د. ط، ١٩٧٢م.
- ٢٢٦ المعتمد: في فقه الإمام أحمد بن حنبل، جمع نيل المآرب للشيباني ومنار السبيل لابن ضويًان، أعدَّه: علي سلطة جي ومحمد وهبي سليمان، تدقيق: محمد الأرناؤوط، دار الخير، دمشق، ط١، ١٤١١ه/ ١٩٩١م.

- ۲۲۷\_معجم الأدباء: ياقوت بن عبدالله الحموي، ت٦٢٦ه، راجعته: وزارة المعارف العمومية، الطبعة الأخيرة، منقحة ومضبوطة وفيها زيادات، القاهرة، مطبوعات دار المأمون، مكتبة عيسى البابي الحلبي، ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م.
  - ٢٢٨ ـ المعجم الاقتصادي الإسلامي: د. أحمد الشرباصي، دار الجيل، ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.
- ٧٢٩ ـ معجم البلدان: ياقوت بن عبدالله الحموي، ت٦٢٦ه، تحقيق: أمين الخانجي، مطبعة السعادة، القاهرة، ١٣٢٤ه/ ١٩١٦م.
  - ٢٣٠ معجم المؤلفين: عمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م.
- ٢٣١ ـ المعجم الوسيط: إبراهيم مصطفى وغيره، المكتبة العلمية، طهران، د. ت، د. ط.
  - ٢٣٢ \_ المغني: عبدالله بن قدامة، تحقيق: تركي، دار هجر، القاهرة، ط١، ١٩٨٩م.
- ۲۳۳ ـ المغني عن حمل الأسفار: في تخريج ما في الإحياء من أخبار، زين الدين عبد الرحيم
   العراقي، تحقيق: صدقي جميل، دار الفكر، بيروت، د. ط، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- ٢٣٤ مغني المحتاج: إلى معرفة ألفاظ المنهاج، محمد الخطيب الشربيني، تحقيق: على محمد معوض، وعادل عبد الموجود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥ه/ ١٩٩٤م.
- ٣٣٥ \_ مقدمة في أصول الاقتصاد الإسلامي: محمد بن علي القري، دار حافظ، ط٣، ١٤١٩ هـ/ ٢٣٥ م.
- ۲۳۲ ـ المقدمات الممهدات: محمد بن رشد القرطبي، ت٠٢٥ه، تحقيق: سعيد عراب، دار الغرب الإسلامي، بيروت، د. ط، ١٤٠٨ه/ ١٩٨٨م.
- ٧٣٧ ـ المقنع: في فقه الإمام أحمد بن حنبل، موفق الدين بن قدامة المقدسي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د. ت، د. ط.
- ٢٣٨ ـ المقنع: شرح مختصر الخرقي، الحسن بن عبدالله بن البنا ٣٩٦ ـ ٤٧١ ه، تحقيق: عبد العزيز البعيمي، مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤١٥ه/ ١٩٩٤م.
- ٢٣٩ المكتبات في الإسلام: محمد ماهر حمادة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٦، ١٩٩٤م.
- ٢٤٠ ملتقى الأبحر: تأليف: إبراهيم بن محمد الحلبي، ت٥٩٥ه، تحقيق: وهبي سليمان غاوجي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ٩٠٩ه هـ/ ١٩٨٩م.

- ٢٤١ ـ منتهى الإرادات: الفتوحي، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢١هـ/ ٢٠٠٠م.
- ٢٤٢ ـ منح الجليل: شرح مختصر خليل، محمد عليش، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٩٨٤م.
- ۲۶۳ ـ منحة الخالق: على البحر الرائق، ابن عابدين، مطبوع بهامش البحر الرائق، دار المعرفة، بيروت، ط۳، ۱۶۱۳هـ/ ۱۹۹۳م.
- ٢٤٤ ـ من روائع حضارتنا: مصطفى السباعي، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٥، ١٤٠٧هـ/
  - ٧٤٥ المنهاج القويم: ابن حجر الهيتمي، مؤسسة علوم القرآن، دمشق.
- ٢٤٦ ـ المهذب: في فقه الإمام الشافعي، أبو إسحاق الشيرازي، تحقيق: د. محمد الزحيلي، دار القلم، دمشق والديار الشامية، بيروت، ط١، ١٩٩٢م.
- ٢٤٧ ـ مواهب الجليل: محمد بن عبـد الرحمن المغربي المعروف بالحطاب، تحقيق: زكريا عمرات، دار عالم الكتب السعودية، طبعة خاصة، ١٤٢٣هـ/ ٢٠٠٣م.
- ٢٤٨ ـ الموطأ: تأليف: مالك بـن أنس، أبو عبدالله الأصبحي، رواية محمد بن الحسن، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٣هـ/ ١٩٩١م.
- ٢٤٩ ـ الموافقات: في أصول الشريعة، أبو إسحاق الشاطبي، شرح وعناية: عبدالله درًاز،
   فهرست: عبد السلام محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١١ه/ ١٩٩١م.
- ٢٥٠ ـ ميزان الاعتدال: في نقد الرجال، الحافظ المؤرخ أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ٧٤٨ه، تحقيق على محمد البجادي، طبع عيسى البابي الحلبي بمصر، ط١، ١٣٨٢هـ/ ١٩٦٣م.
- ٢٥١ الميسر: في الفقه الإسلامي، نخبة من أساتذة قسم الفقه بكلية الشريعة والقانون بالقاهرة،
   بحث: د. عبد العزيز محمد عزام (رأي الفقه في بعض الشركات المستحدثة) مطبعة
   جامعة الأزهر، د. ط، ١٩٩٨م.
- ۲۰۲ ـ نصب الراية: جمال الدين الزيلعي، تحقيق: أيمن شعبان، دار الحديث، القاهرة، ط١، ١٥٥ هـ/ ١٩٩٥م.

- ٢٥٣ ـ نظام الوقف في تشريعاته المتعددة: في أحكام الوقف، المستشار: عبد الفتاح إبراهيم بهنسي، رئيس محكمة الاستثناف، مع المذكرات الإيضاحية لتلك التشريعات، مطبعة ومكتبة الإشعاع القانونية الإسكندرية، مصر، د. ت، د. ط.
- ٢٥٤ \_ نظرية الأجور: في الفقه الإسلامي، دراسة تحليلية مبتكرة لفقه المعاملات المالية، د. أحمد حسن، دار اقرأ، سورية، دمشق، ط١، ١٤٢٢ه/ ٢٠٠٢م.
- و ٢٥٠ ـ نظريات التنمية السياسية المعاصرة: نصر محمد عارف، المعهد العالي للفكر الإسلامي، فرجينيا، ط١، ١٤١٢ه/ ١٩٩٢م.
  - ٢٥٦ \_ النظم الإسلامية: صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، ط٦، ١٩٨٢م.
- ۲۵۷ \_ النظم المستعذب: ابن بطال الركبي، مطبوع بهامش المهذب للشيرازي، مطبعة البابي الحلبي، مصر د. ت، د. ط.
- ۲۵۸ ـ نفح الطيب: من غصن الأندلس الرطيب، أحمد بن محمد المقرئ، ت ١٠٤١ه، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٣٨٨ه/ ١٩٦٨م.
- **٢٥٩ ـ النهاية في غريب الحديث:** المبارك بن محمد الجزري، دار الفكر، بيروت، ط٣، ١٣٩٩ هـ/ ١٩٧٩م.
- ٢٦٠ ـ النهاية في مجرد الفقه والفتاوى: أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي الطوسي، ٣٨٥ ـ ٢٦٠ هـ ١٩٨٠ م.
- 771 \_ الهداية: شرح بداية المبتدي، برهان الدين علي بن أبي بكر المرغيناني، تحقيق: محمد تامر وحافظ حافظ، دار السلام، القاهرة، ط١، ٢٠٠٠م، ودار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠م.
  - ٢٦٢ ـ ورقات جزائرية: ناصر الدين سعيدوني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٢٦٣ \_ ورقة عمل عن الوقف في العراق: في إدارة وتثمير ممتلكات الأوقاف، عدنان نادر عبد القادر، تحرير: حسن عبدالله الأمين، المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب، جدة، ١٩٩٤م.

- ٢٦٤ ـ الوسيط: في المذهب، محمد الغزالي، أبو حامد، تحقيق: محمد تامر وأحمد إبراهيم، دار السلام النورية، مصر، ط١، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- ٢٦٥ ـ الوصايا والوقف: في الفقه الإسلامي، د. وهبة الزحيلي، دار الفكر، دمشق، ط٢،
   ٢٠٠٧هـ/ ٢٠٠٧م.
- ٢٦٦ الوصايا والوقف: والمواريث في الشريعة الإسلامية، عبد الودود السريني، دار النهضة العربية، بيروت، د. ط، ١٤١٢ه/ ١٩٩٢م.
- ٢٦٧ ـ الوصايا والوقف: في الفقه الإسلامي، محمد كمال الدين إمام، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ/ ١٩٩٩م.
  - ۲۶۸ ـ وفيات الأعيان: ابن خلكان، مصر، ۱۳۱۰هـ، د. ط.
- ٢٦٩ ـ الوقف الإسلامي: تطوره، إدارته، تنميته، د. منذر قحف، دار الفكر، دمشق، ط١، ٢٦٩ هـ/ ٢٠٠٠م.
- ۲۷۰ الوقف الإسلامي: أحمد الريسوني، منشورات المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة،
   إيسيسكو، د. ط، ۲۰۰۱م.
- ۲۷۱ الوقف: ودوره في المجتمع الإسلامي المعاصر، د. سليم هاني منصور، مؤسسة الرسالة،
   ناشرون، بيروت، ط۱، ۱٤۲٥ه/ ۲۰۰۶م.
- ۲۷۲ الوقف وبنية المكتبة العربية: د. يحيى محمد بن جنيد الساعاتي، مركز الملك الفيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، ط١، ٨٠٥ ه/ ١٩٨٨م.
- ٢٧٣ ـ الوقف: عبد الجليل عشوب، دار الآفاق العربية، القاهرة، ط١، ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٢٧٤ الوقف الخيري: بين الأمس واليوم، الشيخ: صالح الحصين، الرئيس العام لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي، د. دار للنشر.
- ٢٧٥ الوقف في الفكر الإسلامي: محمد بن عبد العزيز بن عبدالله، وزارة الأوقاف والشؤون
   الإسلامية، المغرب، د. ط، ١٩٩٦م.
- ٢٧٦ الوقف ودوره: في تنمية المجتمع الإسلامي، محمد الدسوقي، وزارة الأوقاف والمجلس
   الأعلى للشؤون الإسلامية، العدد ٦٤، القاهرة، د. ط، ٢٠٠٠م.

## الدوريات والمجلات والموسوعات والندوات:

٢٧٧ ـ سلسلة كتاب الرياض، الرياض، العدد ٣٩، ١٩٩٧م، مؤسسة اليمامة.

٢٧٨ \_ سلسة قضايا إسلامية، العدد ٨٩، القاهرة، رجب ١٤٢٣ه، سبتمبر ٢٠٠٢م.

٢٧٩ ـ سلسلة تاريخ المصريين، العدد ٢٤٢، ١٩٩١م، الهيئة العامة للكتاب.

٢٨٠ \_ سلسلة أعلام العرب، العدد ٢٩، ١٩٤٦م.

٢٨١ \_ مجلة المستقبل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، عدد ٢٣٠ (٩/ ١٩٨٩).

٢٨٢ \_ مجلة المستقبل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، العدد ٢٧٤ (١٢/ ٢٠٠١).

٢٨٣ ـ مجلة كلية الآداب، جامعة الأزهر، مج٢، ديسمبر ١٩٥٨م.

٢٨٤ \_ مجلة الاقتصاد الإسلامي العدد ٢٤١ (٢٠٠١م).

٢٨٥ ـ مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، العدد ٢٤٤ (٢٠٠٠م).

٢٨٦ ـ مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، العدد ١٧٢ (١٩٩٥).

٢٨٧ ـ مجلة الاقتصاد الإسلامي، دبي، العدد ١٥٥ (١٩٩٤).

٢٨٨ ـ مجلة أوقاف الأمانة العامة للأوقاف، الكويت العدد ١ (١/ ٢٠٠١).

٢٨٩ ـ المجلة التاريخية العربية للدراسات العثمانية، العدد ٩ ـ ١٠، (١٩٩٤م).

• ٢٩ \_ مجلة مجمع الفقه الإسلامي، منظمة المؤتمر الإسلامي، الدورة الرابعة، العدد الرابع، جدة، ١٤١٨ه/ ١٩٩٨م.

٢٩١ \_ مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الخامس، الجزء الثالث، جدة، ١٤٠٩ه/ ١٩٨٨م.

٢٩٢ ـ ندوة مكانة الوقف وأثره في الدعوة والتنمية، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، مكة (١٨ ـ ١٩ شوال ٢٤٢هـ).

٢٩٣ ـ ندوة مؤسسات الأوقاف في العالم العربي الإسلامي، معهد البحوث والدراسات العربية، بغداد، ١٩٨٣م.

٢٩٤ \_ ندوة إحياء الوقف في الـدول الإسلامية، جامعة قناة السويس، (بورسعيد ٧ - ٩ مايو ١٩٨٨).

- ٢٩٥ ـ نـدوة السياسة الاقتصادية في إطار النظام الإسلامي (١٤ ـ ٢٠ مايو ١٩٩١م)، المعهد
   الإسلامي للبحوث والتدريب، جدة، ط١ ١٩٩٧م. تحرير منذر قحف.
- ٢٩٦ ـ ندوة أهمية الأوقاف الإسلامية في عالم اليوم (١٩٩٦م) المجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية (مؤسسة آل البيت ـ لندن ١٩٩٧م).
- ٢٩٧ ـ ندوة نظام الوقف والمجتمع المدني في الوطن العربي ـ مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ط١، ٢٠٠٣م.
- ٢٩٨ ـ الندوة الفقهية العاشرة لمجمع الفقه الإسلامي في الهند عام ١٩٩٧م. دار الكتب العلمية،
   بيروت، ط١، ٢٠٠١م.
- ٢٩٩ ــ ندوة (نحو دور تنموي للوقف) ١ ـ ٣/٥/ ١٩٩٣م، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت.
  - ٣٠٠ ـ جريدة القبس الكويتية تاريخ ١/٥/ ٢٠٠٧.
- ٣٠١ ـ الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في الكويت، طباعة ذات السلاسل، الكويت، ط٢، ١٤٠٤هـ/ ١٩٨٣.





| الصفحة | الموضوع                                                                                  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| •      | الإهداء                                                                                  |
| ٧      | مقلمة                                                                                    |
| 9      | الدراسات السابقة                                                                         |
| 11     | أهداف الدراسة                                                                            |
| ۱۳     | صعوبات البحث                                                                             |
| 10     | منهج البحث                                                                               |
| 14     | خطة البحث                                                                                |
|        | الفصل المقمهدي                                                                           |
|        | (حقيقة الوقف وبيان أهميته)                                                               |
| 40     | <ul> <li>المبحث الأول (حقيقة الوقف): تعريف الوقف وبيان مشروعيته وصفته وأركانه</li> </ul> |
| 40     | المطلب الأول: تعريف الوقف                                                                |
| ۲.     | المطلب الثاني: مشروعية الوقف                                                             |
| ۳٦     | المطلب الثالث: صفة الوقف وأركانه وملكيته                                                 |
| ٤٥     | <ul> <li>المبحث الثاني: أهمية الوقف ودوره وما آل إليه في الوقت الحاضر</li> </ul>         |
| ٤٥     | تمهيد: الوقف عبر التاريخ                                                                 |
| ٤٦     | المطلب الأول: أهمية الوقف ودوره                                                          |
| ٥٧     | المطاب الثاني: مشكلات المقف وما آل البه في الوقت الحاضر                                  |

| الصفحة | الموضوع |
|--------|---------|
|--------|---------|

## (الْمُصَّلُ الْمُلَوَّوَّلُ ضابط دمالية المدقدف،

|       | ب سبت استان الوقول ا                                                   |  |  |  |
|-------|------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ٦٣    | • المبحث الأول: حقيقة المال وبيان أقسامه                               |  |  |  |
| ٦٣    | المطلب الأول: مفهوم المال لغةً واصطلاحاً                               |  |  |  |
| ٦٥    | المطلب الثاني: أقسام المال                                             |  |  |  |
| ٦٨    | المطلب الثالث: مصدر مالية الأشياء عند الفقهاء                          |  |  |  |
| ٧١    | <b>* المبحث الثاني:</b> وقف المنافع                                    |  |  |  |
| ٧١    | المطلب الأول: مذاهب الفقهاء في وقف المنافع                             |  |  |  |
| ٧٨    | المطلب الثاني: التطبيقات المعاصرة في وقف المنافع                       |  |  |  |
| 4٧    | <ul> <li>المبحث الثالث: وقف ما ليس بمتقوم شرعا</li></ul>               |  |  |  |
| 4.4   | المطلب الأول: وقف آلات اللهو (المعازف والمزامير وغيرها)                |  |  |  |
| 1.7   | المطلب الثاني: وقف الكلب (وما يلحق به)                                 |  |  |  |
| ۱۳۸   | المطلب الثالث: وقف السندات وشهادات الاستثمار                           |  |  |  |
| 1 24  | <ul> <li>المبحث الرابع: خلاصة أقوال الفقهاء في ضابط المالية</li> </ul> |  |  |  |
| 184   | المطلب الأول: أقوال الفقهاء                                            |  |  |  |
| 1 80  | المطلب الثاني: المناقشة والترجيح                                       |  |  |  |
|       | ولفَصْلُ الطِثَابِي                                                    |  |  |  |
|       | صابط التأبيد (أو الانتفاع بالموقوف مع بقاء العين)                      |  |  |  |
| 101   | • المبحث الأول: وقف العقار                                             |  |  |  |
| 101   | مدخل: مفهوم العقار                                                     |  |  |  |
| 101   | المطلب الأول: آراء الفقهاء في وقف العقار                               |  |  |  |
| , - 1 |                                                                        |  |  |  |

| الصفحة | الموضوع                                                                             |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 107    | المطلب الثاني: أدلتهم                                                               |
| ١٥٨    | المطلب الثالث: ما يدخل مع الأرض في الوقف                                            |
| 170    | <b>* المبحث الثاني:</b> (وقف المنقول)                                               |
| 112    | المطلب الأول: وقف النقود                                                            |
| **     | المطلب الثاني: وقف نماذج من المنقولات التي قد يُنتفع بها باستهلاكها                 |
| 709    | المطلب الثالث: وقف الحيوانات                                                        |
| 777    | المطلب الرابع: وقف الكتب                                                            |
| 799    | <ul> <li>المبحث الثالث: خلاصة أقوال الفقهاء في (ضابط التأبيد في الموقوف)</li> </ul> |
|        | ولِفَصْلُ الْأَيْابِثُ                                                              |
|        | ضابط (ملكية الموقوف للواقف ملكية تامة)                                              |
| 441    | <b>* المبحث الأو</b> ل: الوقف حال الخيار                                            |
| 441    | المطلب الأول: ملكية المبيع والثمن حال الخيار                                        |
| ***    | المطلب الثاني: الوقف حال الخيار                                                     |
| 441    | المطلب الثالث: الترجيح                                                              |
| 444    | <b>* المبحث الثاني:</b> وقف المستأجَر                                               |
| 444    | المطلب الأول: وقف المستأجَر من قِبل المؤجر                                          |
| ***    | المطلب الثاني: وقف المستأجّر من قِبل المستأجِر                                      |
| 444    | المطلب الثالث: المناقشة والترجيح                                                    |
| 454    | <b>* المبحث الثالث:</b> وقف أراضي الحَوْز                                           |
| 454    | <b>* المبحث الرابع:</b> وقف الحر نفسه                                               |
| 404    | <b>* المبحث الخامس:</b> وقف المرهون                                                 |

| الصفحة       | الموضوع                                                                                                                                         |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>40</b> V  | <ul> <li>المبحث السادس: وقف الإقطاعات</li> </ul>                                                                                                |
| ۳٦٣          | <ul> <li>المبحث السابع: وقف الإرصاد</li> </ul>                                                                                                  |
| ***          | <b>* المبحث الثامن:</b> وقف ملك الغير                                                                                                           |
| ۳۷۳          | المطلب الأول: وقف الفضولي مال غيره                                                                                                              |
| ۳۷۸          | المطلب الثاني: وقف الغاصب للمغصوب                                                                                                               |
| ۳۸۱          | المطلب الثالث: وقف المستَحَقِّ                                                                                                                  |
| ۳۸۳          | <ul> <li>المبحث التاسع: فروع أخرى تتعلق بملكية الموقوف للواقف ملكية تامة</li> </ul>                                                             |
| ۳۸۳          | المطلب الأول: وقف الشيء قبل قبضه                                                                                                                |
| 47.0         | المطلب الثاني: وقف ما كان ثمنه دماً أو خنزيراً                                                                                                  |
| <b>*</b> *** | المطلب الثالث: وقف مال المرتدِّ                                                                                                                 |
|              | المطلب الرابع: وقف من عليه دين (حال الصحة أو المرض)                                                                                             |
| ۳۸۷          |                                                                                                                                                 |
| 441          | * المبحث العاشر: خلاصة أقوال الفقهاء حول الأخذ بضابط [ملكية الموقوف للواقف ملكية تامة]                                                          |
|              |                                                                                                                                                 |
|              | ولِمَصْنُ <i>وَلَوْلِيحُ</i><br>مَا مِنْ الْمَارِّ مِنْ الْمَارِّ الْمَارِيْنِ الْمَارِّ الْمِنْ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ الْمَارِيْنِ الْمَار |
|              | ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته للإفراز)                                                                                                    |
| 444          | <ul> <li>المبحث الأول: وقف المشاع</li> </ul>                                                                                                    |
| 447          | تمهيد: مفهوم المشاع                                                                                                                             |
| *41          | المطلب الأول: وقف المشاع الذي يقبل القسمة                                                                                                       |
| ٤١١          | المطلب الثاني: وقف المشاع الذي لا يقبل القسمة                                                                                                   |
| ٤١٨          | المطلب الثالث: تطبيقات تتعلق بوقف المشاع                                                                                                        |
| 4 <b>V</b> A | المطلب الرابع: أولاً: الشيوع الطارئ والمقارن                                                                                                    |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٤٣٦    | ثانياً: قسمة المشاع الموقوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٤٤١    | <b>* المبحث الثاني:</b> وقف ما لا يقبل نقل الملكية بالبيع ونحوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ٤٤٧    | <b>* المبحث الثالث:</b> وقف ما في الذمة منفرداً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ٤٥٣    | * المبحث الرابع: وقف الحصص والأسهم في الشركات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| ٤٥٥    | المطلب الأول: وقف الحصص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| ٤٥٧    | المطلب الثاني: وقف الأسهم في الشركات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|        | • المبحث الخامس: خلاصة أقوال الفقهاء في ضابط (قابلية الموقوف أو عدم قابليته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| £70    | كالمنبات المحاسل ورب الوق المام المام والمام المواد و المام |  |
|        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| १७९    | • خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| १७९    | النتائج والتوصيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 279    | أولاً: مقاصد الفقهاء من ضوابط المال الموقوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٤٧٠    | ثانياً: آراء الفقهاء في أهم الضوابط للموقوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٤٧٤    | ثالثاً: بعض التوصيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|        | الفهارس العامنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ٤٨١    | فهرس الآیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| ٤٨٣    | فهرس الأحاديث والآثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| ٤٨٧    | فهرس الأعلام المُترجمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ٤٩٣    | فهرس المفردات الغريبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 890    | فهرس المراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 190    | أ ـ الكتب العامة والتخصصيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |

| الصفحة | × ×                             | الموضوع   |
|--------|---------------------------------|-----------|
| ٥١٧    | ات والمجلات والموسوعات والندوات | <u> </u>  |
| 019    | متويات                          | فهرس المح |

